

دَرَاسَاتٍ  
فِي  
**الْأَرْجُحِ وَالْمُعْذَلِ**

تَأْلِيفُ

الدَّكْتُورُ مُحَمَّدُ ضِيَاُ الرَّحْمَنِ الْأَعْظَمِيُّ  
الْأَسْتَادُ بِكْلِيَّةِ الْمَدِينَةِ الشَّرِيفَةِ  
الجَامِعَةِ الإِسْلَامِيَّةِ بِالْمَدِينَةِ الْمَسْوَرَةِ

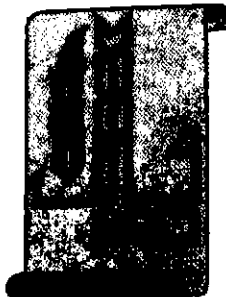
مِكَانِيَّةُ الْغَرَبَاءِ الْأَثْرَيَّةِ

الْمَدِينَةُ التَّبَوَّةُ - ت : ٤٤٠٩٤

جَمِيعَ احْسَانِكُوكَ مَحْفُوظَةٌ

الطبعة الأولى

م ١٤١٥ - ١٩٩٥ هـ



هَاتَفٌ : ٨٣٤٣٠٤٤ - فَتٌ : ٨٣٦٤١٦

ص.ب: ١٤٤٩ - المدينتَة التَّنْبُوَيَّة

المملكة العربية السعودية

ترخيص: ٤٥٨٠ / ك

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة الطبعة الثانية

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على رسوله الأمين، نبينا  
محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد: فإن مكانة السنة النبوية في التشريع الإسلامي صارت من  
الأمور البديهية بعد أن قام الباحثون المخلصون بمحض شبهات المستشرقين  
والمستغرين في الاحتجاج بالسنة.

فالكتاب والسنة هما أساس الدين منذ أن بعث الله نبيه محمد بن  
عبدالله صلوات الله وسلامه عليه.

وقد حذر النبي ﷺ من الاستغناء عن السنة في أحاديث كثيرة، منها:  
ما رواه أبو رافع -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله ﷺ: لا أَفْدِنَ  
أَحَدَكُمْ مَعْكُنَا عَلَى أَرِيكَتِهِ يَا تِيهِ الْأَمْرِ مَمْ أَمْرَتْ بِهِ أَوْ  
نَهَيْتْ عَنْهِ فَيَقُولُ: لَا أَدْرِي مَا وَجَدْنَا فِي كِتَابِ اللَّهِ اتَّهَنَاهُ<sup>(١)</sup>.

ومنها حديث المقدم بن معدىكرب قال: قال رسول الله ﷺ: أَلَا هُلْ  
عَسَى رَجُلٌ يَهْلِفُهُ الْحَدِيثُ عَنِّي وَهُوَ مُتَكَبِّرٌ عَلَى أَرِيكَتِهِ فَيَقُولُ:  
بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابُ اللَّهِ فَمَا وَجَدْنَا فِيهِ حَلَالًا اسْتَحْلَلْنَاهُ، وَمَا

(١) رواه أبو داود (١٢/٥)، والترمذى (٣٧/٥)، وأحمد (٨/٦)، والحاكم (١٠٧/١١)، وابن ساجد  
في المقدمة (١٧)، وقال الترمذى: حسن وذكر أن بعضهم رواه مرسلاً.

وَجَدْنَا فِيهِ حِرَاماً حَرَمَنَا، وَإِنْ مَا حَرَمَ رَسُولُ اللَّهِ كَمَا حَرَمَ  
اللَّهُ<sup>(١)</sup>.

وفي رواية أحمد، وأبي داود: ألا إني أوتيت هذا الكتاب ومثله  
معه ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن  
فما وجدتم فيه حلالاً فأحلوه، وما وجدتم فيه حراماً فحرموه، ألا  
لا يجعل لكم الحمار الأهلي ولا كل ذي ناب من السباع، ولا نقطة  
معاهد إلا أن يستغنى عنها صاحبها، ومن نزل بقوم فعلهم أن  
يقروه، فإن لم يقروه فله أن يعقبهم بمقابل قراه<sup>(٢)</sup>.

وهذه الأحاديث كثيرة جداً ذكرت مجموعة منها في مقدمة المدخل  
للإمام البيهقي.

والحديث ياعتبار وصوله إلينا من حيث عدد الرواة كثرة وقلة ينقسم  
إلى قسمين:

أحدهما: متواتر، وهو ما يرويه عدد كثير يمنع تواترهم على الاتفاق  
على الكذب.

وثانيهما: خبر الواحد، وهو ما يرويه عدل معروف بالصدق،  
والضبط، والحفظ سواء كان واحداً أو أكثر إلا أنه لم يبلغ حد التواتر.

ولا خلاف بين العلماء في حصول العلم اليقيني بالأول، واختلفوا في

(١) رواه الترمذى (٣٨/٥)، وابن ماجه في المقدمة (٦) الدارمى في المقدمة (١٤٤/١)، وقال الترمذى:  
حسن غريب من هذا الوجه.

(٢) مسنـدـ أـحمدـ (١٣١/٤)، وـسـنـ أـبـيـ دـاـدـ (١١/٥)

الثاني، فذهب مالك، والشافعي، وأصحاب أبي حنيفة، وجمهور أهل الحديث إلى أنه يفيد العلم والعمل أيضاً على اختلاف درجات ثبوتها.

وذهب جماعة من المتكلمين، وأكثر المتأخرین من الفقهاء إلى أنه لا يوجب العلم، في مجال العقيدة خاصة، ولهم شبہات في ذلك غير واردة ولا صحيحة.

والحق أن السنة بقسميها تفید العلم والعمل بدون فرق بين العقيدة والشريعة لأن معظم الأخبار عن الغيبيات لم تثبت إلا بأخبار الآحاد، وإن كانت الأمة تلقتها بالقبول فيما بعد مثل صفة الجنة والنار، وأشراط الساعة، وأحاديث الصفات وغيرها.

بل أكثر من هذا أن الصحابة رما تسبتوا في بعض أحاديث الأحكام حتى يستظهروا باخر كما استظهر أبو يكر -رضي الله عنه- برواية محمد بن مسلمة على رواية المغيرة بن شعبة في توريث الجدة، وكما استظهر عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- برواية أبي سعيد الخدري على خبر أبي موسى الأشعري -رضي الله عنه- ولم يطلب أحد منهم الاستظهار في رواية أحاديث الصفات أبداً، بل كانوا أعظم مبادرة إلى قبولها، وتصديقها، والجزم بمتقاضاها<sup>(١)</sup>.

وكما أن النبي ﷺ كان يبعث الرسل، والوفود إلى الدول المجاورة، وهم يدعون إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وكانت الأمم تقبل دعوتهم، وتتدخل في زمرة المسلمين، وهم آحاد، فالقول بأن أخبار

(١) انظر مختصر الصواعق المرسلة (ص ٤٧٤)

الآحاد لتنفيذ العلم ولا تؤخذ بها في العقيدة قول مخالف لما كان عليه سلف هذه الأمة.

وبعد؛ فهذه الطبعة الثانية لكتابي "دراسات في الجرح والتعديل". وعلم الحديث بحر زخار لا يعرف له نهاية، ولذا لا أدعى استيعاب الموضوع، وقد أجريت بعض التعديلات في هذه الطبعة من تقديم وتأخير، كما أضفت إليها بعض الفصول، وتوسعت في بعضها.

وفي خلال الفترة من الطبعتين ظهرت كتب جديدة في الجرح والتعديل منها: كتاب فضيلة الدكتور عبدالعزيز عبداللطيف باسم: "الضوابط في الجرح والتعديل"، وأنه مع صغر حجمه يشتمل على أكثر مباحث علمية في الجرح والتعديل فجزى الله المؤلف على جهوده.

ونظراً لكون كتابي يشتمل على نقول كثيرة، فإنه لا يؤمن من وقوع خطأ في بعضها، وإن كنت قد بذلت الجهد في تصحيحها، كما أوردت بعض هذه النقول ببعض التصرف.

هذا، وأرجو الله - سبحانه وتعالى - أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم فإنه نعم المولى، ونعم النصير، وصلى الله على نبينا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

المؤلف

المدينة النبوة ١٤١٥/٣/٢٩ هـ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة الطبعة الأولى

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على خاتم الأنبياء،  
والمرسلين، وعلى آله، وأصحابه أجمعين، أما بعد:  
فهذه بحوث في الجرح والتعديل استخلصتها من أمهات الكتب،  
ورتبتها ترتيباً جديداً ليسهل على الباحثين، والدارسين معرفة هذا الفن  
الغامض الدقيق.

وكان المخافز لجمع هذه النصوص وتحليلها ما لاحظته في طلاب  
الحديث من ابتعادهم عن منهج المحدثين، وعدم معرفتهم باصطلاحاتهم  
الحديثية، أثناء إلقاء المحاضرات في فقه الحديث مما كنت أضطر كثيراً  
إلى الخوض في أصول الجرح والتعديل. فعزمت على جمع هذه  
النصوص بشكل جديد.

وبهذا البحث المتواضع أرجو أن تسد هذه الثغرة داعياً الله  
عزوجل أن ينتفع به طلاب العلم عامة، والمشتغلون بالحديث خاصة.

المؤلف

المدينة النبوية المنورة

حرر في ١٩/٤/١٤٢٠ هـ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## أهمية الإسناد في الإسلام

من الأمور التي امتازت بها الأمة الإسلامية عن غيرها، استعمال الإسناد في رواية الحديث النبوى، والتاريخ الإسلامي، لمعرفة صدق الواقع من كذبه.

ولم تتبه الأمم السابقة إلى أهمية الإسناد<sup>(١)</sup> ، لذا نرى أن الوثائق الدينية والتاريخية لدى هذه الملل وقع فيها تحريف شديد حتى يشك القاريء أحياناً في وجود الأبطال الدينية، والتاريخية في الأمم الغابرة.

والأمة الإسلامية انتبهت إلى هذا الأمر الخطير، فاستعملت الإسناد في الحديث النبوى الشريف في النصف الأول من القرن الأول الهجري، حتى لا يحتال أحد في إدخال شيء من الأمور الجاهلية في الشريعة الإسلامية، وسيأتي تفصيل ذلك .

السند في اللغة: ما استندت إليه من جدار، أو حائط أو غيرهما.  
وفي العرف: طريق متن الحديث، ويسمى سندأ لاعتماد الحفاظ في صحة الحديث، وضعفه عليه.

وسند الحديث: هو ما يذكر قبل المتن، ويقال له الطريق، لأنه يوصل إلى المقصود وهو الحديث. ويقال للطريق الوجه. كقول الإمام الترمذى كثيراً: لانعرف

(١) انظر ما كتبه المؤلف في كتابيه "اليهودية والمسيحية" وقصول في أدیان الهند" عن فقد الإسناد في الكتب المقدسة لدى هذه الشعوب وما نتج منه من تحريف وتبدل.

هذا الحديث إلا من هذا الوجه، أي من هذا الطريق أو السنن.  
والإسناد مصدر ( أَسْنَدَ يُسَنِّدُ ) فلا يشترط، ولا يجمع إلا إذا أراد به  
السنن فيشيئن ويجمع؛ فيقال: هذا حديث له إسنادان، أي سندان، أو له أسانيد،  
وأما سند فلا يجمع بل يكتفى بقولهم: أسانيد، فإن جمع سند يجب أن  
يكون أسناد بفتح الهمزة، على وزن أورتاد إلا أنه لم يرد هذا.  
وقال بعض العلماء: إن الإسناد يعني المصدر، وبأني اسمأ يعني  
السنن.

وأما المتن: ففي اللغة: الظاهر، وما صلب من الأرض، وارتفع، ثم  
استعمل في العرف: فيما ينتهي إليه السنن، والإضافة إليه للبيان.  
وأول من أثر عنده الاهتمام باستعمال الإسناد بالمعنى المصطلح هو محمد  
ابن سيرين المتوفى سنة ( ١١٠ هـ ).

روى الإمام مسلم في مقدمة صحيحه، بإسناده عن عاصم الأحول، عن  
ابن سيرين، قال: لم يكونوا يسألون عن الإسناد، فلما وقعت الفتنة، قالوا: سموا  
لنا رجالكم، فینظر إلى أهل السنة، فيؤخذ حديثهم، وینظر إلى أهل البدع،  
فلا يؤخذ حديثهم<sup>(١)</sup>.

ورواه أيضاً بإسناده عن هشام، عن محمد بن سيرين أنه قال: إن هذا  
العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم<sup>(٢)</sup>.

---

(١) مقدمة مسلم ( ٨٤ / ١ ) مع شرح النووي، وانظر أيضاً المحدث الفاصل ( ص ٢٠٩ ) والجرج  
والتعديل ( ٢٨ / ٢ )، والميزان ( ٧ / ١١ )

(٢) مقدمة مسلم مع شرح النووي ( ٨٤ / ١ )

قال ابن رجب: ابن سيرين -رحمه الله تعالى- أول من انتقد الرجال، وميز الثقات من غيرهم.

وقال يعقوب بن شيبة: قلت لبيه بن معين: تعرف أحداً من التابعين كان ينتقي الرجال كما كان ابن سيرين ينتقيهم؟ فقال: برأسه، أى لا<sup>(١)</sup>.

ونقل ابن الأثير: عن ابن سيرين: «كانوا في الزمن الأول لا يسألون عن الإسناد؛ فلما وقعت الفتنة سألاًوا عن الإسناد ليأخذوا حديث أهل السنة، ويدعوا حديث أهل البدع، فإن القوم كانوا أصحاب حفظ وإتقان، ورب رجل - وإن كان صالحاً - لا يقيم الشهادة، ولا يحفظها<sup>(٢)</sup>.

والفتنة التي أشار إليها ابن سيرين هي ما وقع بين علي ومعاوية -رضي الله تعالى عنهما- كما أشار إلى ذلك أبواسحاق فقال: لما أحدثوا تلك الأشياء بعد علي -رضي الله تعالى عنه- قال رجل من أصحاب علي: قاتلهم الله، أى علم أفسدوا<sup>(٣)</sup>.

وأما ما ذهب إليه المستشرق جوزف شاخت بأن الفتنة يقصد بها مقتل الوليد بن يزيد الذي وقع في عام ١٢٦هـ، وبناءً على ذلك ادعى أن روایة ابن سيرين موضوعة، فهو كلام ساقط، وذهب المستشرق رويون إلى أن الفتنة يراد بها فتنة ابن الزبير في ضوء تاريخ ولادة ابن سيرين، إلا أنه لم يصب أيضاً، فإن فتنة ابن الزبير ليست لها شهرة في التاريخ الإسلامي، حتى يشار إليها بالكتابية. ولم يُسم في التاريخ الإسلامي خروج ابن الزبير فتنة. وذكر الدكتور

(١) شرح علل الترمذى (٥٢/١)

(٢) جامع الأصول (١٣١/١)

(٣) رواه مسلم في مقدمة صحيحه بإسناده عن الأعمش عن أبي إسحاق (٨٣/١)

محمد مصطفى الأعظمي عدّة أسباب بأن الفتنة يقصد بها فتنة علي ومعاوية لا غير، قال حفظه الله تعالى: "إن الإسناد كان موجوداً قبل وقوع هذه الفتنة، إلا أن الناس ما كانوا يحتاجون إليه كثيراً، وما كانوا يدققون في الموضوع، وكان الأمر متروكاً للراوي نفسه إذا أحب أن يُسند أسنداً، وإذا أحب أن يَحذف الإسناد حذف، فلما وقعت الفتنة تنبه الناس إلى أهمية الإسناد لئلا يقوم أحد بوضع الأحاديث على لسان النبي ﷺ في الأمور السياسية<sup>(١)</sup>.

### طائفة من أقوال العلماء في أهمية الإسناد

روى أبو عمر بن عبد البر، من طريق محمد بن خيرون، ثنا محمد بن الحسين البغدادي، قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: سمعت يحيى بن سعيد يقول: الإسناد من الدين.

وقال يحيى: سمعت شعبة، يقول: إنما نعلم صحة الحديث بصحة الإسناد.  
وأخرج أيضاً بإسناده عن الأوزاعي قال: ما ذهب العلم إلا ذهاب الإسناد<sup>(٢)</sup>.

وروى الخطيب من طريق هلال بن العلاء، عن أبيه، سمع ابن عبيدة وقال له أخوه: حدثهم بغير إسناد، فقال سفيان: انظروا إلى هذا، يأمرني أن أصعد فوق البيت بغير درجة.

وقال ابن المبارك: الإسناد من الدين، ولو لا الإسناد لقال من شاء ما

(١) تاريخ تدوين الحديث ص (٣٩٧)

(٢) التمهيد (٥٧/١)

شاء<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام مالك بن أنس: إن هذا العلم دين، فانظروا عنمن تأخذون دينكم، لقد أدركت سبعين من يحدث قال فلان، قال رسول الله ﷺ عند هذه الأساطين، وأشار إلى مسجد رسول الله ﷺ، فما أخذت عنهم شيئاً، وإن أحدهم لو أؤمن على بيت المال لكان أميناً، لأنهم لم يكونوا من أهل هذا الشأن، وقدم علينا ابن شهاب، فكنا نزدح على بابه<sup>(٢)</sup>.

وروى أبوالمطلب، عن الضحاك بن مزاحم قال: إن هذا العلم دين، فانظروا عنمن تأخذونه<sup>(٣)</sup>.

وروى محمد بن عمرو زنیج قال: سمعت بهز بن أسد يقول - إذا ذكر له الإسناد الصحيح - : هذه شهادات العدول المرضيin بعضهم على بعض - وإذا ذكر له الإسناد فيه شيء - قال: هذا فيه عهدة.

ويقول: لو أن لرجل على رجل عشرة دراهم ثم جحده لم يستطع أخذها منه إلا بشهدين عدلين، فدين الله عزوجل أحق أن يؤخذ فيه بالعدل<sup>(٤)</sup>.

وقال حماد بن زيد: دخلنا على أنس بن سيرين في مرضه فقال: اتقوا الله يا عشر الشباب، وانظروا عنمن تأخذون هذه الأحاديث، فإنها دينكم<sup>(٥)</sup>.

(١) المحدث الفاصل (ص ٢٠٩)، الجرج والتتعديل (١٦/٢)، ومقدمة صحيح مسلم (٨٧/١١).

(٢) التمهيد (٦٧/١).

(٣) المحدث الفاصل (ص ٤١٥)، والكتفافية (ص ١٢١).

(٤) الجرج والتتعديل (١٦/٢).

(٥) المحدث الفاصل (ص ٤١٥)، والكتفافية (ص ١٢٢).

وذكر الرامهرمي، وابن عبدالبر عدة روايات في أهمية الإسناد عن أبي هريرة، وأنس بن مالك، وعقبة بن نافع، وزائدة وغيرهم من أهل العلم. ونظراً لهذه الأهمية فضل النقاد الإسناد الصحيح، ولو كان بعيداً.

قال عبدالله بن المبارك: "بعيد الإسناد أحب إلى إذا كانوا ثقات؛ لأنهم قد ترقصوا به، وحديث بعيد الإسناد صحيح خير من قريب الإسناد سقيم." وقال علي بن معبد: سمعت عبد الله بن عمرو - وذكر له قرب الإسناد - فقال: حديث بعيد الإسناد صحيح خير من حديث قريب الإسناد سقيم - أو قال: ضعيف.

وقال حفص بن أسلم الأهوazi: ذكر للسيناني الفضل بن موسى قرب الإسناد، فقال: دبر آئيه درست آئيه<sup>(١)</sup>.

وذلك إشارة إلى المثل الفارسي "دبر آيد درست آيد" ومعناه: يجيء متأخراً يجيء صحيحاً.

وقال الإمام مسلم -رحمه الله تعالى- في مقدمة صحيحه : قال محمد - يعني ابن عبدالله بن قهزاد من أهل مرو سمعت أبا إسحاق إبراهيم بن عيسى الطالقاني قال: قلت لعبد الله بن المبارك: يا أبا عبد الرحمن! الحديث الذي جاء: "إن من البر بعد البر أن تصلي لأبويك مع صلاتك وتصوم لهما مع صومك"؟ قال: فقال عبدالله: يا أبا إسحاق عمن هذا؟

قال: قلت له: هذا من حديث شهاب بن خراش، فقال: ثقة، عمن؟  
قلت: عن العجاج بن دينار.

---

(١) انظر الجرح والتعديل (٢٤/٢)

قال: ثقة، عمن؟

قلت: قال رسول الله ﷺ.

قال: يا أبا إسحاق! إن بين الحجاج بن دينار، وبين النبي ﷺ مفاوز،  
تنقطع فيها أنفاس المطي، ولكن ليس في الصدقة اختلاف<sup>(١)</sup>.

قال النووي: ومعنى هذه الحكاية أنه لا يقبل الحديث إلا بأسناد صحيح.  
وقوله: مفاوز جمع مفازة؛ وهي الأرض القفر البعيدة عن العمارة وعن الماء، التي  
يخاف الهلاك فيها، قيل: سميت مفازة، للتفاؤل بسلامة سالكها، كما سموا  
اللديغ سليماً، وقيل: لأن من قطعها فاز ونجا.

وقيل: لأنها تهلك صاحبها، يقال: فوز الرجل إذا هلك، ثم إن هذه العبارة  
التي استعملها هنا استعارة حسنة، وذلك لأن الحجاج بن دينار هذا من تابعي  
التابعين، فأقل ما يمكن أن يكون بينه وبين النبي ﷺ اثنان: والتابعي  
والصحابي، فلهذا قال: بينهما مفاوز أي انقطاع كثير<sup>(٢)</sup>.

### أول من فتش عن الإسناد

روى الرامهرمزي بإسناده عن الشعبي (١٩٠-٣١٩هـ) عن الربيع بن خثيم  
قال: من قال لِإِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ،  
يُحْمَنُ، وَيُبَيَّنُ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، فَلَهُ كُلُّا ... وَسَمِّيَّ مِنَ الْخَيْرِ.  
قال الشعبي: فقلت: من حدثك؟ قال: عمرو بن ميمون، فقلت: من حدثه؟

(١) مقدمة مسلم مع النووي (١٨٨-٨٩).

(٢) انظر كلام النووي في مقدمة مسلم (١٨٩).

قال: أبوأيوب صاحب رسول الله ﷺ.

قال يحيى بن سعيد: وهذا أول من فتش عن الإسناد<sup>(١)</sup>.

وقال الذهبي: وأول من زكي وجرح، عند انقراض عصر الصحابة: الشعبي (ت ٣٠٣هـ)، وابن سيرين (ت ١١٠هـ) ونحوهما، حفظ عنهم توثيق يونس، وتضعيف آخرين<sup>(٢)</sup>.

ومن الذين جاء ذكرهم بأنهم أول من انتقد الرجال، وفتش عن الإسناد: الحسن البصري (٢١٠-٢١١هـ)، وسعيد بن جبير (٢٦٥-٢٦٩هـ)، وإبراهيم النخعي (٤٧-٤٩٦هـ) إلا أن ابن سيرين قد توسع مالم يتسع فيه غيره.

وهذا على المعنى المصطلح، وفي قول الذهبي إشارة إلى أن البحث عن الإسناد بدأ في عهد الصحابة، وقصة أبي بكر رضي الله عنه خير مثال له، وهي أن الجدة جاءت عنده تسأل ميراثها فقال:

مالك في كتاب الله شيء، وما علمت لك في سنة نبي الله شيئاً، فارجعي حتى أسأل الناس، فسأل المغيرة بن شعبة: حضرت رسول الله ﷺ أعطاها السادس.

فقال: أبوبكر: هل معك غيرك؟ فقام محمد بن مسلمة فقال: مثل ما قال المغيرة بن شعبة، فأنفذه أبوبكر<sup>(٣)</sup>.

(١) المحدث الفاصل (ص ٢٠٨)

(٢) ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (٢/ب)

(٣) رواه مالك في الموطأ (٥١٣/٢)، وأبوداود (٣١٧/٣)، والترمذى (٤٢٠/٤)، وابن ماجة (٩١٠/٢)، والبيهقي (٢٣٤/٦)، كلهم عن عثمان بن إسحاق بن خرشة، عن قبيصة بن ذؤيب أنه قال: جاءت الجدة إلى أبي بكر، فذكر الحديث.

فكان أبو بكر الصديق - رضي الله عنه - أول من وضع أصلاً من أصول معرفة الدين، وهو الإسناد، واحتاط في قبول الأخبار<sup>(١)</sup>، ونوح منهجه عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - فطلب من أبي موسى الأشعري من يشهد له في الاستئذان حتى شهد معه أبو سعيد الخدري<sup>(٢)</sup>.

ولم يكن ذلك لاتهام أصحاب رسول الله ﷺ بل للتشبت في دين الله أولاً وحتى لا يجترئ الناس على رسول الله ﷺ، فيقولون: قال رسول الله، كما بين ذلك عمر بن الخطاب نفسه لأبي موسى - رضي الله عنه -.

روى الشافعي في رسالته عن مالك بن أنس، عن زبيدة بن أبي عبد الرحمن عن غير واحد من علمائهم حديث أبي موسى أن عمر قال لأبي موسى: أما إنني لم أتهكم ولكن خشيت أن يتقول الناس على رسول الله ﷺ<sup>(٣)</sup>.

نقول هذا لأنه رضي الله عنه قد عمل أيضاً بدون إشهاد في كثير من الواقع إذا كان قد اطمأن من صدق ناقله كعمله بخبر عبد الرحمن بن عوف - رضي

ثم جاءت الجدة الأخرى إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه تسأله ميراثها فقال لها: مالك في كتاب الله تعالى شيء ما كان القضاة الذي قضي به إلا لغيرك وما أنا بزائد في الفرائض شيئاً ولكن هو ذلك السادس، فإن اجتمعتما فهو بينكم وأيتكما خلت به فهو لها.

قال الترمذى: حسن صحيح [مع ملاحظة اختلاف النسخ]

ويعثمان بن إسحاق وثقة ابن معين في رواية الدورى.

ويرى بعض العلماء أن صورته مرسل؛ فإن قبيصه لم يلق أبا بكر، وحجتهم أنه ولد عام الفتح، ولكن قال ابن عبد البر: إنه ولد في أول سنة من الهجرة، وهو أحد العلماء. انظر التمهيد (١١) / ٩٢-٩١، وعلى هذا فيكون لقاوه عيناً، والإسناد متصلًا.

(١) تذكرة الحفاظ (٢/١)

(٢) رواه الشيخان، ولفظ الحديث: «إذا استأذن أحدكم ثلثاً فلم يؤذن له فليرجع».

(٣) الرسالة (ص ٤٣٤) وهو في الموطا (٩٦٤/٢)

الله عنه- في أخذ الجزية من المجرم، ويخبر حمل بن مالك في دية الجنين وغيرهما.

ثم مشى على نهجهما علي بن أبي طالب رضي الله عنه كما رواه الإمام أحمد في مسنده قال: حدثنا وكيع، قال: حدثنا مسعود، وسفيان، عن عثمان بن المفيرة الشفقي، عن علي بن ربيعة الولبي، عن أسماء بن الحكم الفزاروي، عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: كنت إذا سمعت من رسول الله ﷺ حديثاً فعنني الله بما شاء منه، وإذا حدثني عنه غيري استحلفته، فإذا حلف لي صدقته، وإن أبا بكر حدثني - وصدق أبو بكر - أنه سمع النبي ﷺ.

قال: ما من رجل يذنب ذنباً فيعرضه فيحسن الوضوء.- قال مسعود: يصلى - وقال سفيان: - ثم يصلى ركعتين، فيستغفر الله عزوجل إلا غفر له<sup>(١)</sup>.

وكان هذه السمة قد غلت في رواية الحديث في عصر صغار الصحابة.

قال مجاهد: جاء بشير العدوي إلى ابن عباس، فجعل يحدث ويقول: قال رسول الله ﷺ: ، قال رسول الله ﷺ: فجعل ابن عباس لا يأذن لحديثه، ولا ينظر إليه، فقال: يا ابن عباس! ما لي لا أراك تسمع الحديثي، أحدثك عن رسول الله ﷺ ولا تسمع فقال ابن عباس: إنما كنا مرة إذا سمعنا رجلاً يقول: قال رسول الله ﷺ ابتدرته أبصارنا، وأصفينا إليه بأذاننا، فلما ركب الناس الصعب، والذلول، لم نأخذ من الناس إلا مانعرف<sup>(٢)</sup>.

(١) رواه أحمد (٢/١١)، قال الحافظ في ترجمة أسماء بن الحكم الفزاروي: هذا الحديث جيد الإسناد (تهذيب التهذيب (٢٦٨/١

(٢) مقدمة مسلم (٨٢-٨١/١)

وقال البيهقي: وروينا عن ابن عمر قال: كان عمر يأمرنا أن لاتأخذ إلا عن ثقة.

وقال: وروينا عن عبدالله بن مسعود أنه قال:

"إن الشيطان ليتمثل في صورة الرجل، فیأتي القوم فيحدثهم بالحديث من الكذب، فيتفرقون. فيقول الرجل منهم: سمعت رجلاً أعرف وجهه، ولا أدرى ما اسمه يحدث"<sup>(١)</sup>.

وقال الحاكم: إن أبا بكر، وعمر، وعلياً، وزيد بن ثابت جرحوا، وعدلوا، وبحثوا عن صحة الروايات وسقيمها<sup>(٢)</sup>.

وهذا المنهج الذي وضعه أصحاب رسول الله ﷺ لمعرفة صدق الرواوى من كذبه، اتبעה التابعون ومن بعدهم، وتوسعوا فيه كلما بعد الزمن من القرون المشهود لها بالخير، وما أن انتهى القرن الثالث حتى إزدهر هذا العلم، وبلغ منتهاه، وسمى بعلم الجرح والتعديل، وذلك لتمييز الصادق من الكاذب، والضابط من الواهي، والموثق به من المطعون فيه والحافظ من الغافل.

## ناقد الحديث كالصيروفي الماهر

ناقد الحديث كالصيروفي الماهر الذي يعرف الغث من الثمين بالتجربة، والخبرة، والتمرین، فليس كل من تعلم شيئاً من أصول التخريج، ومقتضيات من الجرح والتعديل يستطيع أن يبين الصحيح من الضعيف، فإنه عمل شاق يحتاج

(١) معرفة السنن والآثار (١٤٠/١)

(٢) (الستين)

(٣) معرفة علوم الحديث (ص ٥٢)

إلى خبرة، ومارسة، فكم من حديث صحيح على قواعد علوم التخريج، هو ضعيف عند الناقد البصير، وكم من حديث ضعيف عند من يشتغل بالتحقيق، هو صحيح عند المحدث البارع، الذي أنفق عمره في التصنيف والتأليف.

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: سمعت أبي يقول: جاءني رجل من جلة أصحاب الرأي، من أهل الفهم منهم، ومعه دفتر، فعرضه عليّ فقلت في بعضها: هذا حديث خطأ، قد دخل لصاحب حديث في حديث. وقلت في بعضه: هذا حديث باطل. وقلت في بعضه: هذا حديث منكر. وقلت في بعضه: هذا حديث كذب. وسائل ذلك أحاديث صحاح.

فقال لي: من أين علمت أن هذا خطأ، وأن هذا باطل، وأن هذا كذب، أخبرك راوي هذا الكتاب بأنني غلطت! وأنني كذبت في حديث كذا؟ فقلت: لا، ما أدرى هذا الجزء من روایة من هو؟ غير أنني أعلم أن هذا خطأ، وأن هذا الحديث باطل، وأن هذا الحديث كذب. فقال: تدعى الغيب؟ قلت: ما هذا ادعاء الغيب، قال: فما الدليل على ما تقول؟ قلت: سل عما قلت من يحسن مثل ما أحسن، فإن اتفقنا علمت أنا لم نجازف، ولم نقله إلا بفهم.

قال: من هو الذي يحسن مثل ما تحسن؟  
قلت أبو زرعة.

قال: ويقول أبو زرعة مثل ما قلت؟

قلت: نعم.

قال: هذا عجب.

فأخذ فكتب في كاغذ ألفاظي في تلك الأحاديث، ثم رجع إليّ وقد كتب

الفاظ ما تكلم به أبوزرعة في تلك الأحاديث، فما قلت: إنه باطل، قال أبوزرعة: هو كذب، قلت: الكذب والباطل واحد. وما قلت: إنه كذب، قال أبوزرعة: هو منكر، قال أبوزرعة: هو منكر كما قلت، وما قلت: إنه صاح، قال أبوزرعة: هو صاح.

فقال: ما أعجب هذا؟ تتفقان من غير مواطأة فيما بينكم؟  
فقلت: فقد ذلك أنا لم نجازف<sup>(١)</sup>، وإنما قلناه بعلم، ومعرفة قد أتوينا،  
والدليل على صحة ما تقوله: بأن ديناراً مبهرجاً يحمل إلى الناقد، فيقول: هذا  
دينار مبهرج، ويقول لدینار: هو جيد.

فإن قيل له: من أين قلت: إن هذا مبهرج، هل كنت حاضراً حين يبهرج هذا  
الدينار؟ قال: لا، فإن قيل له: فأخبرك الرجل الذي يبهرجه أنه يبهرجت هذا  
الدينار؟ قال: لا، قيل: فمن أين قلت: إن هذا نبهرج؟ قال: علمًا رزقت. وكذلك  
نعن رزقنا معرفة ذلك<sup>(٢)</sup>.

وضرب مثال الزجاج والياقوت أيضاً وقال: لا يتهماً لنا أن نخبرك كيف  
علمنا بأن هذا الحديث كذب، وهذا حديث منكر، إلا ما نعرفه، ثم قال: ويفاس  
صحة الحديث بعدهلة ناقليه، وأن يكون كلاماً يصلح أن يكون من كلام النبوة،  
ويعلم سمه، وإنكاره بتفرد من لم تصح عدالته بروايته، انتهى كلامه.

وروى الرامهرمي بإسناده عن سفيان بن سعيد، عن أبيه، عن الربيع بن  
خثيم قال: إن من الحديث حديثاً له ضوء، كضوء النهار، وإن من الحديث حديثاً له

(١) هكذا في الجرح والتعديل ولعلها (فقد أثبت ذلك أنا ... أو فقد ثبت من ذلك أنا ...).

(٢) تقدمة الجرح والتعديل (٣٤٩ - ٣٥٠)

ظلمة كظلمة الليل<sup>(١)</sup>.

ورواه الخطيب أيضاً بأسناده ويلتقي مع الرامهرمزي عند سفيان الشوري وزاد فيه بعد قوله: كضوء النهار "نعرفه، وبعد قوله: كظلمة الليل «ننكره»<sup>(٢)</sup>.  
وروى الرامهرمزي أيضاً عن الأوزاعي قال: كنا نسمع الحديث، ونعرضه على أصحابنا كما يعرض الدرهم الزائف، فما عرفوا منه أخذناه، وما أنكروا منه تركناه<sup>(٣)</sup>.

وروى ابن ثوير عن ابن مهدي أنه قال: معرفة الحديث إلهام.  
قال ابن ثوير: صدق، لو قلت له من أين؟ لم يكن له جواب<sup>(٤)</sup>.

وقد سئل الإمام ابن القيم رحمة الله تعالى: هل يمكن معرفة الحديث الموضوع بضابط من غير أن ينظر في سنته؟ فأجاب قائلاً: إنما يعلم ذلك من تطلع في معرفة السنن الصحيحة، واختلطت بالحمد ودمه، وصار له فيها ملكة، وصار له اختصاص شديد بمعرفة السنن والآثار، ومعرفة سيرة الرسول ﷺ، وهديه فيما يأمر به، وينهى عنه، ويخبر عنه، ويدعوه إليه، ويحبه، ويكرهه، ويشرعه للأمة بحيث كأنه مخالط للرسول ﷺ كواحد من أصحابه<sup>(٥)</sup>.

وقال الإمام البیهقی رحمة الله تعالى: " وهذا النوع من معرفة صحيح

(١) المحدث الفاصل (ص ٣٦)

(٢) الكفاية (ص ٤٣)

(٣) المحدث الفاصل (ص ٣١٨)، والكتفایة (ص ٤٣)

(٤) شرح علل الترمذى (١٩٩/١)

(٥) المنار المنيف (٤٤)

ال الحديث من سقيمه لا يعرف بعذالة الرواية وجرحهم، وإنما يعرف بكثرة السمع،  
ومجالسة أهل العلم بالحديث، ومذاكرتهم، والنظر في كتبهم، والوقوف على  
رواياتهم حتى إذا شذ منها حديث عرفة<sup>(١)</sup>، والأثار في ذلك كثيرة.

وقال جرير: كنت إذا سمعت الحديث جئت به إلى المغيرة؛ فعرضته عليه،  
فما قال لي: ألقه، أقيمه<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو عمر الباهلي: كنا عند عبدالرحمن بن مهدي، فقام إليه خراساني،  
فقال: يا أبا سعيدًا حديث رواه الحسن عن النبي ﷺ: "من ضحك في الصلاة  
فليبعد الوضوء، والصلاحة".

فقال عبدالرحمن: هذا لم يروه إلا حفصة بنت سيرين، عن أبي العالية، عن  
النبي ﷺ.

فقال له: من أين قلت؟ قال: إذا أتيت الصراف بدينار، فقال لك: هو  
بهرج، تقدر أن تقول له: من أين قلت؟

قلت: ففسرلنا، قال: إن هذا الحديث لم يروه إلا حفصة بنت سيرين، عن  
أبي العالية، عن النبي ﷺ، فسمعه هشام بن حسان من حفصة، وكان في الدار  
معها، فحدث به هشامُ الحسن، فحدث به الحسن فقال: قال رسول الله ﷺ.

قال: فمن أين سمعها الزهري؟ قال: كان سليمان بن أرقم يختلف إلى  
الحسن، وإلى الزهري، فسمعه من الحسن، فذاكر به الزهري، فقال الزهري: قال

(١) معرفة السان والأثار (١٤٤/١)

(٢) الكفاية (ص ٤٣٢)

رسول الله ﷺ مثله<sup>(١)</sup>.

وحيث نقض الوضوء من الصحك ذكره علماء الحنفية في كتبهم، وقد أطال الزيلعي الكلام على هذا الحديث في نصب الرأبة<sup>(٢)</sup>.  
وملخص القول: أن هذا الحديث رُوي مسندًا، ومرسلاً، وفي جميع طرقه  
كلام.

قال ابن عدي في الكامل عن علي بن المديني قال: قال لي عبد الرحمن بن مهدي - وكان أعلم الناس بحديث القهقةة -: إنه كله يدور على أبي العالية.  
وقال في موضع آخر: وقد روى هذا الحديث الحسن البصري، وقتادة،  
وإبراهيم النخعي، والزهري مرسلاً، واختلف على كل واحد منهم موصولاً،  
ومرسلاً. ومدار الجميع على أبي العالية، والحديث له، وبه يعرف، ومن أجله تكلم  
الناس فيه، ولكن سائر أحاديثه مستقيمة صالحة. انتهى كلام ابن عدي.  
وقال البيهقي: وقد روى هذا الحديث بأسانيد موصولة إلا أنها ضعيفة.  
ضعف هذا الحديث الإمام الشافعي وغيره من الأئمة، وقواته علماء الحنفية<sup>(٣)</sup>.

## كيف يُعرف نقاد الحديث؟

يعرف النقاد بالشهرة، والخبرة، كقول عبد الرحمن بن مهدي:  
أئمة الناس في زمانهم أربعة:

(١) المحدث الفاصل (ص ٣١٢)

(٢) نصب الرأبة (٤٧/٤٧)

(٣) انظر مزيداً من التخرج في السان الصغرى (١/٤٢)، بتحقيقي.

حماد بن زيد بالبصرة،

وسفيان بالكوفة<sup>(١)</sup>.

ومالك بالحجاز.

والأوزاعي بالشام<sup>(٢)</sup>.

وكقول أبي حاتم: الذي كان يحسن صحيح الحديث من سقمه، وعنه تميز ذلك، ويحسن علل الحديث: أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وعلي بن المديني، ويعدهم أبوزرعة كان يحسن ذلك.

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم : قيل لأبي: فغير هولا، تعرف اليوم؟ قال : لا<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو حاتم: سئل أحمد بن حنبل: عن يحيى بن سعيد، وعبد الرحمن بن مهدي، وكبيع فقال: كان يعيي أبصراهم بالرجال، وأنقاهم حديثاً، وأظنه قال: وأثبتتهم، وكان وكبيع أسودهم وفي رواية: أسردهم، وكان عبد الرحمن أكثرهم حديثاً<sup>(٤)</sup>.

وكان جرير الرازي يقول: ما رأيت مثل عبد الرحمن بن مهدي، ووصفه عنه بصرًا بالحديث، وحفظاً حسناً<sup>(٥)</sup>.

(١) يعني الشورى.

(٢) الجرح والتعديل (٤٤/٢)

(٣) المصدر السابق (٤٣/٢)

(٤) الجرح والتعديل (٤٣-٤٤/٢)

(٥) المصدر السابق (٤٤/٢)

وقال أَحْمَدُ بْنُ سَنَانَ : سَمِعْتُ عَلِيًّا بْنَ الْمَدِينِيَّ يَقُولُ : كَانَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنَ مُهَمَّدٍ أَعْلَمُ النَّاسِ ، قَالَهَا مَرَارًا<sup>(١)</sup> .

وقال في فاتحة كتابه العلل: نظرت فإذا الإسناد يدور على ستة:  
فلاأهل المدينة: أبن شهاب: هو محمد بن مسلم بن عبيدة الله بن عبد الله بن  
شهاب، ويكنى أبا بكر، مات سنة أربع وعشرين ومئة .  
ولأهل مكة: عمرو بن دينار مولى جمع: ويكنى أيام محمد، مات سنة ست  
وعشرين ومئة.

ولأهل البصرة: قتادة بن دعامة السدوسي: وكبيته أبو الخطاب، مات سنة سبع عشرة ومئة.  
وبعيبي بن أبي كثير: وبكتني أبا ناصر، مات سنة اثنين وثلاثين ومئة بالسماوة.

**ولأهل الكوفة: أبو إسحاق، واسمه عمرو بن عبد الله بن عبيد، مات سنة  
تسع وعشرين ومئة.**

وسلیمان بن مهران مولیٰ بنی کاہل من بنی اسد: ویکنی ابی‌امحمد، مات  
سنه ثمان وأربعین و مئة، وکان جمیلاً.

قال: ثم صار علم هؤلاء الستة إلى أصحاب الأصناف من صنف (٢٠).

وَكَقْوِلَابْنُ حِبَّانَ: "ثُمَّ أَخْذَ عَنْ هُؤُلَاءِ مَسْلِكَ الْحَدِيثِ، وَأَنْتَقَادَ الرِّجَالُ،  
وَخَنْظَ السَّنَنَ، وَالْقَدْحَ فِي الْضَّعْفَاءِ"، جَمِيعَةً مِنْ أُمَّةِ الْمُسْلِمِينَ، وَالْفَقِيهَاءِ فِي الدِّينِ

(١) المصدر السابق (٢٢/٢)

<sup>٢)</sup> انظر العلل لابن المديني (ص ٣٧)

منهم: سفيان بن سعيد الشوري، ومالك بن أنس، وشعبة بن الحجاج، وعبدالرحمن ابن عمرو الأوزاعي، وحماد بن سلمة، والليث بن سعد، وحماد بن زيد، وسفيان ابن عبيدة في جماعة معهم، إلا أن من أشدتهم انتقاء للسنن، وأكثرهم مواظبة عليها - حتى جعلوا ذلك صناعة لهم لا يشوبونها بشيء آخر - ثلاثة أنفس: مالك ، والشوري ، وشعبة<sup>(١)</sup>.

ثم قال: ثم أخذ عن هؤلاء بعدهم الرسم في الحديث، والت نقير عن الرجال، والتفتيش عن الضعفاء، والبحث عن أسباب النقل جماعة منهم:

عبدالله بن المبارك، ويحيى بن سعيد القطان، وكبيح بن الجراح، وعبدالرحمن بن مهدي، ومحمد بن إدريس المطلي الشافعي في جماعة معهم، إلا أن من أكثرهم ت نقيراً عن شأن المحدثين، وأتركتهم للضعفاء، والمتروكين - حتى جعلوا هذا الشأن صناعة لهم، لم يتعدوها إلى غيرها مع لزوم الدين، والورع الشديد، والت تقه في السنن - رجلين يحيى بن سعيد القطان، وعبدالرحمن بن مهدي<sup>(٢)</sup>.

ثم قال: ثم أخذ عن هؤلاء، مسلك الحديث، والاختبار، وانتقاء الرجال والأثار، حتى رحلوا في جمع السنن إلى الأمصار، وفتحوا المدن، والأقطار، وأطلقوا على المتroxين البرح، وعلى الضعفاء القدح، وبينوا كيفية أحوال الثقات، والمدلسين، والأئمة، والمتroxين، حتى صاروا يقتدى بهم في الآثار، وأنتم يسلك مسلككم في الأخبار جماعة منهم: أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وعلي بن عبدالله المديني، وأبي يكر بن أبي شيبة، وإسحاق بن إبراهيم الخنظلي،

(١) كتاب المجرودين: (٤٠/١١)

(٢) المصدر السابق: (٥٢/١)

وعبيدة الله بن عمر القواريري، وزهير بن حرب أبو خيشمة، وجماعة من أقرانهم، إلا أن من أورعهم في الدين، وأكثرهم تفتيشاً على المتروكين، وألزمهم لهذه الصناعة على دائم الأوقات: أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وعلي بن المديني -رضي الله عنهم أجمعين-<sup>(١)</sup>.

ثم قال: ثم أخذ عن هؤلاء مسلك الانتقاد في الأخبار، وانتقاء الرجال في الآثار جماعة منهم:

محمد بن يحيى بن الذهلي النيسابوري.

عبدالله بن عبد الرحمن الدارمي.

وأبوزرعة عبيدة الله بن عبد الكريم بن يزيد الرازبي.

ومحمد بن إسماعيل الجعفي البخاري.

ومسلم بن الحجاج النيسابوري.

وأبوداود سليمان بن الأشعث السجستاني.

في جماعة من أقرانهم، أمعنوا في الحفظ، وأكثروا في الكتابة، وأفرطوا في الرحلة، وواظبووا على السنة، والمذكرة، والتصنيف، والمدارسة حتى أخذ عنهم من نشا بعدهم من شيوخنا هذا المذهب، وسلكوا هذا المسلك<sup>(٢)</sup>.

هؤلاء الذين ذكرهم ابن حبان هم نجوم الهدى، ومصابيح الظلم المستضاء بهم في معرفة الأخبار، وتعليق الأحاديث، والآثار، وقد وصل علم المخرج والتعديل إلى نهاية الطبقة الأخيرة في ذروته العليا، وخلف هؤلاء بعض

(١) كتاب المجرودين: (٥٤/١)

(٢) كتاب المجرودين: (٥٧/١)

المصنفات النفيسة، كانت عمدة<sup>(١)</sup>.

### كيفية اختبار الرواية وصروياته هي العرض

قال الحسن بن علي الخلالي: سمعت يزيد بن هارون، وذكر زياد بن ميمون الشقفي فقال: حلفت لا أأروي عنه شيئاً، ثم بين سبب ذلك فقال: سأله عن حديث فحدثني به عن بكر بن عبد الله، ثم عدت إليه، فحدثني به عن مؤرق، ثم عدت إليه، فحدثني به عن الحسن.

أتول: ومن كان هذه حاله يستحق الترک، وقد تركه الناس، ويظهر أن زياد ابن ميمون تاب عما كان عليه من الكذب.

قال بشير بن عمر الزهراني: سألت زياد بن ميمون أبياعمار، عن حديث لأنس فقال: احسبني كنت يهودياً، أو نصرانياً، قد رجعت عما كنت أحدث به عن أنس، لم أسمع من أنس شيئاً.

قال أبوداد: أتيته فقال: أستغفر الله وضعت هذه الأحاديث<sup>(٢)</sup>.

وقد روى أبوحاتم بن حبان البستي فقال:

سمعت محمد بن إبراهيم بن أبي شيخ الملطي قال: جاء يحيى بن معين إلى عقان يسمع منه حديث حماد بن سلامة . فقال: سمعته من غيري؟

قال: نعم، سمعته من سبعة عشر رجلاً، فأبى أن يُحدِّثَ به.

قال: إنما هو درهم وانحدر إلى البصرة، واسمعه من التبوزكي.

(١) انظر تفاصيل هذه الطبقات في الإعلان بالتفويغ: (ص ١٦٥)

(٢) ميزان الاعتدال (٩٤/٢)

فقال له التبوزكي: سمعته من غيري؟ فقال: نعم سمعته من سبعة عشر  
رجالاً.

فقال: ما تريده بذلك؟ قال: أريد أن أميز خطأ حماد بن سلمة من خطأ من روى عنه، فإذا اتفق لى الجمیع على خطأ عرفت أنه من حماد بن سلمة، وإذا انفرد به بعض الرواة عنه عرفت أنه منه<sup>(١)</sup>.

وروى الراemerمي فقال: حدثني الحضرمي، حدثنا محمود بن غيلان، ثنا أبو داود الطبيالسي قال: قال شعبة: أئن جرير بن حازم فقل له: لا يحل لك أن تروى عن الحسن بن عمار فإنه يكذب. قلت لشعبة: ما علامة ذلك؟ قال: روى عن الحكم أشياء لم نجد لها أصلاً<sup>(٢)</sup>.

كان شعبة قام بدراسة تفصيلية لتلامذة الحكم بن عتبة فوجد أن تلميذه الحسن بن عمارة يختلف كثيراً عن بقية تلامذته، فحكم عليه بالكذب. وكان شعبة شديداً في نقد الرجال، وعند جرأة عجيبة في الكلام على الكاذبين مهما كانت الظروف والأحوال.

قال أبو داود الطيالسي: سمعت شعبة يقول: لا تعجبون من هذا المجنون جرير بن حازم، وحماد بن زيد، أتياني يسألاني أن أسكن عن الحسن بن عمارة، لا، والله، لا أسكن عنه، ثم لا، والله، لا أسكن عنه<sup>(٣)</sup>.

وقال عبد الرحمن بن أبي حاتم: نا صالح بن أحمد بن حنبل، نا علي يعني

(١) التعديل والتجريم للباجي (٢٨١/١)

(٢) المحدث الفاصل (ص - ٣٢)

(٣) المصطلحات (ص ٢٢١ - ٢٢)

ابن المديني - قال: سمعت أباداود - الطيالسي، قال: سمعت خالد بن طلبيق يسأل شعبة، فقال: يا أبا بسطام! حدثني حديث سماك بن حرب في اقتضاء الورق من الذهب: حديث ابن عمر.

فقال: أصلحك الله، هذا حديث ليس يرفعه أحد إلا سماك، قال: فترهب أن أروي عنك؟

قال: لا، ولكن حدثني قتادة عن سعيد بن المسيب، عن ابن عمر، ولم يرفعه.

وأخبرنيه أبوب عن نافع، عن ابن عمر، ولم يرفعه.

وحدثني داود بن أبي هند، عن سعيد بن جبير، ولم يرفعه، ورفعه سماك، فأننا أفرقه<sup>(١)</sup>.

قال علي بن المديني: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: أخبرني حسن بن عياش قال: كنا نأتي سفيان بالعشى فنعرض عليه ما سمعنا من محدث سماه<sup>(٢)</sup>، فيقول: هذا من حديثه، وهذا ليس من حديثه<sup>(٣)</sup>.

ويقول الوليد بن مسلم: سمعت الأوزاعي يقول: كنا نسمع الحديث فنعرضه على أصحابنا، كما يعرض الدرهم الزيف على الصيارة، فما عرفاوا أخذنا، وما تركوا تركنا<sup>(٤)</sup>.

(١) تقدمة المبرح والتعديل (ص ١٥٨)

(٢) هو الأعمش.

(٣) المبرح والتعديل (٢٠ / ٢٠)

(٤) المصدر السابق (٢١ - ٢٠ / ٢٠)

ويقول أبو حاتم: إذا اختلف ابن المبارك، ويحيى بن سعيد القطان، وابن عبيدة في حديث أخذ بقول يحيى بن سعيد<sup>(١)</sup>.  
ويظهر من هذا أن الطريقة المعروفة لدى التقاد لمعرفة الراوي و مروياته هي السبر والعرض.

لقد أكثر الإمام مسلم في كتابه التمييز أمثلة كثيرة من هذا النوع، وقد اشتهر المتأخرون مثل ابن عدي، وابن حبان، والعقيلي وغيرهم بسرد روايات من لم يوجد فيه حكم من الأئمة المتقدمين، وكان على ستر، غير متهم، ولا مكذوب فإذا وجدوا أنه وافق الآخرين في أكثر رواياته حكموا عليه بالثقة، وإذا وجدوا أنه خالفهم في معظم رواياته حكموا عليه بالضعف.

وروى الرامه مزمي من طريق ابن أبي الزناد قال: قال لي هشام بن عمروة: إذا حدثت بحديث أنت منه في ثبت، فخالفك إنسان، فقل: من حدثك بهذا؟ فإني حدثت بحديث فخالفني فيه رجل فقلت: هذا حدثني أبي، فأنت من حدثك؟ فجف<sup>(٢)</sup>.

### اهتمام المحدثين بجمع الطرق

ومن الجهد الجبار الذي بذلها المحدثون هي جمع طرق الحديث، و Shawahedه  
لمعرفة الصحيح من الضعيف.

وقد يكون من هم المحدث جمع الطرق فحسب ليسهل على الباحث الوصول

(١) نفس المصدر (٢١/٢)

(٢) المحدث الفاصل: (ص ٢١٠)

إلى المقصود.

قال محمد بن عبد الرحمن الدغولي: حدثنا عبدالله بن جعفر بن خاقان السلمي، سأله إبراهيم بن سعيد (الجوهري الحافظ أبو اسحاق البغدادي) عن حديث من مسنده أبي بكر الصديق فقال لجاريته: أخرجي لي الجزء الثالث والعشرين من مسنده أبي بكر فقلت: لا يصح لأبي بكر عشرون حديثاً، من أين ثلاثة وعشرون جزءاً، فقال: كل حديث لم يكن عندي من مائة وجه فأنما فيه يتيم<sup>(١)</sup>.

وقال الحكم: سمعت أبي العباس الأموي، سمعت العباس بن محمد الدوري، سمعت يحيى بن معين يقول: لو لم نكتب الحديث من ثلاثة وجهاً ما عقلناه<sup>(٢)</sup>.

### أهمية علم الحديث روایة ودرایة

علم الحديث من أشرف العلوم الإسلامية، وأعلاها بعد علم كتاب الله جلت قدرته، وهو متشعب الأصول والفروع، يقتضي طول الممارسة، وكثرة المذاكرة، والذوق النقي. وعمداته الحفظ، والتقييد، والفهم.

قال ابن رجب: ولا بد في هذا العلم من طول الممارسة، وكثرة المذاكرة، فإذا عدم المذاكرة به، فليكثر طالبه المطالعة في كلام الأئمة العارفين به، كيحيى بن سعيد بن القطان، ومن تلقى عنه كأحمد بن حنبل، وأبن المديني، وغيرهما. فمن رزق مطالعة ذلك وفهمه، وفقهت نفسه فيه، وصارت له فيه قوة نفس، وملكة،

(١) ميزان الاعتدال (١/٣٥)، وإبراهيم بن سعيد من كبار المخاطب وهو من شيوخ مسلم.

(٢) المدخل إلى أصول الحديث (ص ٨٥) مع مجموعة الرسائل الكمالية.

صلح له أن يتكلم فيه.

وقال الحاكم أبو عبد الله: الحجة في هذا العلم عندنا الحفظ، والفهم، والمعرفة، لغير، وذكر قول ابن مهدي: معرفة الحديث إلهام، فلو قلت للعالم بعلل الحديث: من أين قلت هذا؟ لم يكن له حجة<sup>(١)</sup>.

وعلم الحديث يشمل الرواية والدرایة، إلا أن بعض الفقهاء المشتغلين بالحديث اتهموا المحدثين بأن علمهم كان قاصراً على نقل الأخبار المجردة، التي أضيفت إلى رسول الله ﷺ قوله، وفعلاً، وتقريراً، وإلى أصحاب النبي ﷺ عليهم رضوان الله أجمعين، دون الخوض في مغزى الحديث وفقهه، ولذا نجد في الكتب الفقهية تهاون بعض المؤلفين في سرد الأحاديث النبوية التي لا تقوم على أسس الجرح والتعديل بحججة أنها موافقة لعلوم الشريعة.

يقول ابن الملقن في مقدمة كتابه "البدر المنير": لكنه -أجل الله مثوبته- مشى في هذا الشرح المذكور على طريقة الفقهاء، الخلص في ذكر الأحاديث الضعيفة، والمواضيعات، والمنكرة، والواهيات، والتي لا تعرف أصلاً في كتاب حديث لاقديم ولا حديث في معرض الاستدلال من غير بيان ضعيف من صحيح وسلبي من جريح<sup>(٢)</sup>.

ويقول الشيخ عبدالحي الحنفي الكندي: ألا ترى إلى صاحب الهدایة (وهو) من أ杰لة الحنفية، والرافعي شارح الوجيز من أ杰لة الشافعية، مع كونهما من يشار إليه بالأأنامل، ويعتمد عليه الأماجند، والأمثال، قد ذكر في تصانيفهما ما لا يوجد له أثر عند خبير بالحديث يستفسر، كما لا يخفى على من

(١) شرح العلل (٤٦٩/٢-٤٧٠)

(٢) (٣١٠/١)

طالع تخریج أحادیث الہدایة للزیلعنی، وتخریج أحادیث شرح الرافعی لابن حجر العسقلانی<sup>(١)</sup>.

وإذا كان حال هؤلاء الأجلة هذا فما بالك بغيرهم من الفقهاء الذين يتتساهلون في إيراد الأخبار، ولا يتعملون في سند الآثار<sup>(٢)</sup>.

وقد نقل محقق الكتاب من الشيخ اللکنوی: وإن الكتب الفقہیة، وإن كانت معتبرة في نفسها بحسب المسائل الفرعية، وكان مصنفوها أيضاً من المعتبرین، والفقھاء، الكاملین لا يعتمد على الأحادیث المنقولۃ فيها اعتماداً کلیاً، ولا يجزم بورودها وثبتتها قطعاً بمجرد وقوعها فيها، فکم من أحادیث ذکرت في الكتب المعتبرة وهي موضوعة ومحفلقة، ثم ذکر الأمثلة لذلك<sup>(٣)</sup>.

وكانت الحجة لهم في ذلك أنها موافقة لأصول الشريعة العامة، والحق أن المحدثين لم يغفلوا عن استعمال الدرایة في فهم الحديث وقد كانوا يفضلون الفقيه على المحدث وحده.

ذكر الرامھرمزي بإسناده عن محمد بن خزيمة النیسابوری يقول: سمعت عبد الله بن هاشم الطوسي، يقول: كنا عند وكيع فقال: الأعمش أحب إليکم عن أبي وائل عن عبدالله أو سفيان، عن منصور، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبدالله فقالنا: الأعمش عن أبي وائل أقرب .

(١) البدر المبیر في تخریج أحادیث الرافعی لابن الملقن، (مخضوط) وقد طبع بعض أجزاءه، ولخصه الحافظ ابن حجر وسمى: "التلخیص الحبیر" وتخریج أحادیث الہدایة للزیلعنی لخصه أيضاً الحافظ ابن حجر في كتابه "الدرایة" مطبوع.

(٢) الأجوبة الفاضلة للأسئلة العشرة الكاملة (ص ٢٩ - ٣٠)

(٣) نقاً من عمدۃ الرعایة فی حل شرح الرقاۃ (١١/١٣)

فقال: الأعمش شيخ، وأبووائل شيخ، وسفيان عن منصور عن إبراهيم عن  
علقمة عن عبدالله، فقيه عن فقيه عن فقيه عن فقيه<sup>(١)</sup>.

والخلاف بين الفقهاء والمحدثين في استعمال علم الدرية موضوعي،  
فالفقهاء يستعملونه ليخضع الحديث لأصول الشريعة العامة حسب رأيهم، بينما  
يستعمله المحدثون لعلم بقوائمه يعرف بها أحوال السنن والمتنا جميعاً.

تعلم درية الحديث عند المحدثين أوسع منه عند الفقهاء لأن المحدثين اهتموا  
بدراسة الإسناد مع المتن، فبدراسة الإسناد ظهر لهم الصحيح والحسن والضعف  
ثم من أقسام الضعف : المنقطع ، والمعرض ، والشاذ ، والمنكر وغيره.

وبدراسة المتن ظهر لهم ما هو موافق للقرآن وما هو مخالف له، وجعلوا من  
أماراة الحديث الموضوع مخالفته للعقل أو المشاهدة والحس مع عدم إمكان تأويله  
تأوياً مقبولاً، وأنهم كثيراً ما كانوا يردون الحديث لمخالفته للقرآن والسنة  
الصحيحة المشهورة والموثقة، أو التاريخ المعروف مع تعذر التوفيق، وظهر من  
دراساتهم للمتون أقسام الضعف من حيث المتنون مثل الحديث المنكر ، والشاذ ،  
والملووب ، والمعلل ، والمضرطب وغير ذلك، وهذه الأنواع من الحديث ترجع إلى المتن  
كما ترجع إلى السنن.

وقد قال الشافعي رحمة الله تعالى : ولا يستدل على أكثر صدق الحديث  
وكذبه إلا بصدق المخبر وكذبه، إلا في الخاص القليل من الحديث، وذلك أن  
يستدل على الصدق والكذب فيه بأن يُحدِّث المحدث ما لا يجوز أن يكون مثله، أو  
ما يخالفه ما هو أثبت وأكثر دلالات بالصدق منه<sup>(٢)</sup>.

---

(١) المحدث الفاصل (ص ٢٣٨)، وانظر الكفاية (ص ٤٣٦)

(٢) الرسالة (ص ٣٩٩)

ويقول الشيخ طاهر الجزائري: علم دراية الحديث، علم يتعرف منه أنواع الرواية وأحكامها، وشروط الرواية، وأصناف المرويات، واستخراج معاناتها، ويحتاج إلى ما يحتاج إليه علم التفسير من اللغة، وال نحو، والتصريف، والمعاني، والبدائع، والأصول، ويحتاج إلى تاريخ النقلة، والكلام في احتياجاته إلى مسبار، يميزه كالكلام فيما سبق والكتب المنسوبة إلى هذا العلم<sup>(١)</sup>. ولذا قال الحاكم: الحديث الصحيح لا يعرف بروايته فقط، وإنما يعرف بالفهم، والحفظ، وكثرة السماع<sup>(٢)</sup>.

وأما الفقهاء، فاهتموا بدراسة متون الحديث في أكثر الأحيان، ومن يراجع الكتب الفقهية يجد أمثلة كثيرة من هذا النوع، وهذا الذي دعا المستشرق جوزف شاخت أن يدعى بأن أحاديث الأحكام في كتب الفقه رووت بدون إسناد مسلسل. وهذه النتيجة التي وصل إليها جوزف شاخت خطيرة جداً، لأنه يريد أن يشكك في جميع أحاديث الأحكام بعد دراسة بعض الكتب الفقهية، متجاهلاً جهود المحدثين في هذا الميدان، وأنه ما من حديث يتعلق بالأحكام إلا وله سند متصل إلى رسول الله ﷺ.

وهو ما يسمى عند المحدثين بعلم الرواية أي معرفة كيفية اتصال الحديث برسول الله ﷺ من حيث الصحة، والحسن، الضعف، ومن أحوال رواتها جرحها وتعديلها وضبطها. أو عدالة وقبولاً وردأً وهذا هو الجانب الذي امتاز به المسلمين على سائر الأمم الغابرة واللاحقة.

(١) توجيه النظر (٢٣-٢٤)

(٢) معرفة علوم الحديث (٥٩)

## فضيلة علم الحديث وشرف أصحابه

بالعلم يشرف الناس، وأي علم يكون أشرف وأكرم من علم الحديث الذي تعرف به جوامع الكلم، وتتفجر منه ينابيع الحكم، وتدور عليه رحى الشرع؟ قال محمد بن علي بن الحسين: "إن من فقه الرجل وبصيرته فطنته بالحديث".

وقال الأعمش: "لأعلم لله قوماً أفضل من قوم يطلبون هذا الحديث، ويحيون هذه السنة، وكم أنتم في الناس؟ والله لأنتم أقل من ذهب" <sup>(١)</sup>.

وقال وكيع: سمعت سفيان الثوري يقول: "ما شئْ عندي أخواف من الحديث، ولا شيء أفضل منه لمن أراد به ما عند الله".

وقال حفص بن غياث: "هم خير أهل الدنيا" <sup>(٢)</sup>.

وقال الحاكم: لولا كثرة طائفة المحدثين على حفظ الأسانيد لدرس منار الإسلام، ولتمكن أهل الإلحاد والمبتدعة من وضع الأحاديث وقلب الأسانيد".

وقال جعفر بن سنان الواسطي: سمعت أحمد بن سنان يقول: "ليس في الدنيا مبتدع إلا وهو يبغض أهل الحديث، وإذا ابتدع الرجل نزعت حلاوة الحديث من قلبه" <sup>(٣)</sup>.

وقال الحافظ أبو عبد الله محمد بن يحيى بن منده: "خص الله بمعرفة هذه الأخبار نفراً يسيراً من كثير من يدّعى علم الحديث، فاما سائر الناس من يدّعى

(١) الالاع (٢٧)

(٢) المصدر السابق

(٣) معرفة علوم الحديث (٤)

كثرة كتابة الحديث، أو متفقه في علم الشافعي وأبي حنيفة، أو متبع لكلام الحارث المحاسبي، والجبيه، وذي النون، وأهل الخواطر، فليس لهم أن يتكلموا في شيء من علم الحديث إلا من أخذه عن أهله، وأهل المعرفة به فعینند يتكلم بمعرفته<sup>(١)</sup>.

وقال الحافظ ابن كثير في تفسير قوله تعالى: « يوم ندعو كل أنس بإمامهم » [سورة الإسراء آية: ٧١].

يخبر سبحانه وتعالى عن يوم القيمة أنه يحاسب كل أمة بإمامهم، وقد اختلفوا في ذلك، فقال مجاهد، وقتادة: أي نبئهم، وهذا كقوله تعالى: « ولكل أمة رسول فإذا جاء رسولهم قضى بينهم بالقسط » [سورة يونس آية ٤٧].

وقال بعض السلف: هذا أكبر شرف لأصحاب الحديث لأن إمامهم النبي ﷺ. انتهى.

وقد دعا النبي ﷺ بالنضارة لمن يشتغل بعلم الحديث حفظاً وتبلیغاً وفقهاً فقال: نضر الله أمره<sup>١</sup> سمع منا حديثاً فحفظه حتى يبلغه فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ورب حامل فقه ليس بفقهه<sup>(٢)</sup>.

قال سفيان الثوري: لا أعلم علماً، أفضل من علم الحديث لمن أراد به وجه الله تعالى، إن الناس يحتاجون إليه حتى في طعامهم وشرابهم، فهو أفضل من

(١) شرح العلل لابن رجب (١/٣٣-٣٤).

(٢) أخرجه أبو داود (٤/٦٩) والترمذى (٥/٣٣)، من طريق عصرين سليمان من ولد عمر بن الخطاب، عن عبد الرحمن بن أبيه، عن أبيه، عن زيد بن ثابت رضي الله عنه، مرفوعاً. رواه ابن ماجة (١١/٨٤) من وجوه آخر عن زيد بن ثابت قال الترمذى: حسن وقال: وفي الباب عن عبدالله بن مسعود، ومعاذ بن جبل، وجابر بن مطعم، وأبي الدرداء، وأنس رضي الله عنهم جميعاً.

التطوع بالصلوة والصيام، لأنه فرض كفاية.

وكان أبوسعيد الخدري يقول: «مذاكرة الحديث أفضل من قراءة القرآن»<sup>(١)</sup>.

وقال ابن عباس: تذاكر العلم بعض ليلة أحب إلى من إحيانها<sup>(٢)</sup>.

وقد كان من وظيفة رسول الله ﷺ الدعوة إلى الله سبحانه وتعالى،  
والنصح للمسلمين ولذا أمر ﷺ بالتبليغ في قوله: بلغوا عنى ولو آية. رواه  
البخاري، والترمذى وغيرهما.

قال البيضاوى: قال: ولو آية، ولم يقل: ولو حديثا، لأن الأمر بتبلیغ  
الحديث يفهم منه بطريق الأولوية، فإن الآيات مع انتشارها، وكثرة حملتها، تكفل  
الله بحفظها وصونها، عن الضياع، والتحريف. انتهى.

وقال السيد المرتضى الواسطي:

|                                                                   |                                              |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| إلا الذي فارق الأوطان مفترسا                                      | علم الحديث شريف ليس يدركه                    |
| يجتتاب بحرا وفي الأوعار مضطربا                                    | وجاهد النفس في تحصيله فغدا                   |
| وحافظ ما روى عنهم وما كتبوا                                       | يلقى الشيوخ ويروي عنهم سندًا                 |
| حظ السعادة موهويا ومكتسبا                                         | ذاك الذي فاز بالحسنى وتم له                  |
| طوى من كان هذا العلم صاحبه                                        | لقد نفي الله عنه الهم والوصبا <sup>(٣)</sup> |
| وقد ألف الحافظ أبي يكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي كتابا خاص اسمه |                                              |

(١) انظر تخریجه في المدخل (ص ٣٠٧) للبيهقي.

(٢) المدخل (ص ٣٠٥) وانظر فيه أقوالا أخرى

(٣) مقدمة تحفة الأحوذى (١٧/١٨)، وانظر مزيدا من الأبيات في المخطوطة (٤٣-٥٣)

«شرف أصحاب الحديث» وذكر فيه الأحاديث والآثار من الصحابة، والتابعين، وأتباعهم، ومن الملوك ، وأخلفاً ، والوزراء ، وغيرهم، في فضل علم الحديث والاشتغال به، وشرف أهله على المهتمين بعلم الكلام والفلسفة من أهل البدع والضلال، من الزنادقة، وهو كتاب حافل في الموضوع.

فقد أستد في كتابه هذا عن يحيى بن أكثم قال: قال لي الرشيد: ما أنبيل المراتب؟ قلت: ما أنت فيه يا أمير المؤمنين؟ قال: فتعرف أجل مني؟ قلت: لا، قال: لكنني أعرفه، رجل في حلقة يقول: حدثنا فلان، عن فلان، قال: قال رسول الله ﷺ.

قلت: يا أمير المؤمنين! هذا خبر منك، وأنت ابن عم رسول الله ﷺ وولي عهد المسلمين؟

قال: نعم، وبذلك، هذا خبر مني لأن اسمه مقترب باسم رسول الله ﷺ، لايموت أبداً، نحن نموت وننفثي، والعلماء باقون ما بقي الدهر<sup>(١)</sup>.

وروى بإسناده أيضاً عن ابن أبي الخناجر يقول: كنا في مجلس يزيد بن هارون ببغداد ، والناس قد اجتمعوا فيه، فمر المتوكل مع جيشه، فنظر إلى مجلس يزيد بن هارون، فلما نظر إليه قال: هذا الملك<sup>(٢)</sup>.

ويقول يحيى بن أكثم: كنت قاضياً، وأميراً، وزيراً، ما ولج سمعي أحلى من قول المستلمي<sup>(٣)</sup>.

(١) شرف أصحاب الحديث (٩٩-١٠٠).

(٢) المصدر السابق (١٠٠).

(٣) تهذيب التهذيب (١١/١٨٣) والمستلمي هو من كان يعيد كلام الشيخ بصوت عالٍ يسمعه الحاضرون.

## الرحلة في طلب الحديث

كانت مدينة رسول الله ﷺ محطة أنظار المحدثين، إذ كان فيها رسول الله ﷺ وقام بتبلیغ رسالته رب العالمين، وسمع منهآلاف من أصحابه حتى بقيت المدينة دها للسنة النبوية، تشد إليها الرحال لسماع الحديث.

يقول أبو العالية رفيع بن مهران الرياحي (ت ٩٣ هـ) : كنا نسمع الرواية بالبصرة عن أصحاب رسول الله ﷺ فلم نرض حتى ركبنا إلى المدينة فسمينا من أفواهم <sup>(١)</sup>.

ويقول أبو قلابة (ت ٤٠٤ هـ) : لقد أقمت بالمدينة ثلاثاً ما لي حاجة إلا  
رجل عنده حديث واحد، حتى يقدم فأسمعه منه <sup>(٢)</sup>.

إلى أن انتشر أصحاب رسول الله ﷺ في الآفاق، فبدأت رحلات الرواية إلى الأمصار والأقاليم، وصارت هذه الرحلات تعد من أفضل القربات عند الله سبحانه وتعالى لأن النبي ﷺ حث على طلب العلم، والسفر لأجله في عدة أحاديث، حتى إن أحداً يقصد بيت الله الحرام للحج ونبيه أن يسمع من علماء الحجاز، وإلى هذا يشير قول ابن المديني: «يحملني حبي للحديث أن أحج فأسمع من محمد <sup>(٣)</sup>».

وقد حج عبد الملك بن حبيب عالم الأندلس (ت ٢٣٨ هـ) فأخذ عن عبد الملك ابن ماجشون، وأسد السنة، وأصبغ بن الفرج؛ وطبقتهم، ورجع إلى الأندلس بعلم

(١) سنن الدارمي (١١٤/١) ط. البيهاني

(٢) سنن الترمذ (١١٤/١)، المحدث الفاصل (٢٤٣)

(٣) مقدمة الكامل (١٩٤)

جم (١)

قال عمرو بن أبي سلمة للأوزاعي: يا أبا عمرو أنا أزمعك منذ أربعة أيام،  
ولم أسمع منك إلا ثلاثين حديثا؟

قال: و تستقل ثلاثين حديثا في أربعة أيام؛ لقد سافر جابر بن عبد الله إلى  
مصر، و اشتري راحلة، فركبها حتى سأله عقبة بن عامر عن حديث واحد، و انصرف  
إلى المدينة، وأنت مستقل ثلاثين حديثا في أربعة أيام<sup>(٢)</sup>.

و قد يسافر أحد للتأكد من الحديث الذي سمعه من رسول الله ﷺ أيامًا.  
خرج أبو أيوب إلى عقبة بن عامر يسأله عن حديث سمعه من رسول الله  
ﷺ ولم يبق أحد سمعه من رسول الله ﷺ غيره وغير عقبة، فلما قدم منزل  
مسلمة بن مخلد الأنصاري وهو أمير مصر، فأخبره، فعجل عليه، فخرج إليه،  
فعانقه، ثم قال له: ما جاء بك يا أبا أيوب؟

فقال: حديث سمعته من رسول الله ﷺ لم يبق أحد سمعه من رسول الله  
صلى الله عليه وسلم غيري وغير عقبة، فابعث من يدلني على منزله.

قال: فبعث معه من يده على منزله، فأخبر عقبة، فعجل ، فخرج إليه،  
ف paranque. فقال: ما جاء بك يا أبا أيوب؟ فقال: حديث سمعته من رسول الله ﷺ  
ولم يبق أحد سمعه من رسول الله ﷺ غيري وغيرك في ستر المؤمن.

(١) تذكرة الحفاظ (٥٢٧/٢)

(٢) معرفة علوم الحديث (٩٨) وقصة خروج جابر بن عبد الله إلى مصر رواها الطبراني في  
المعجم الأوسط قال الهيثمي في مجمع الزوائد: (١٣٤/١)، وفي إسناده أبو سنان القسملي، وثقة  
ابن حبان، وابن خراش في رواية، وضعنه أحمد، والبخاري، ويعيني بن معين، ولنفط الحديث «من  
ستر على مؤمن عورة فكان أجيأ مومدة» فضرب بعيره راجعا.

قال عقبة: نعم، سمعت رسول الله ﷺ يقول:  
 من ستر مؤمنا في الدنيا خزية ستره الله يوم القيمة.  
 قال أبو أيوب: صدقت، ثم انصرف أبوأيوب إلى راحلته، فركبها راجعا  
 إلى المدينة<sup>(١)</sup>.

وخرج جابر بن عبد الله مسيرة شهر إلى عبدالله بن أنيس في حدث واحد  
 ذكره البخاري معلقا (١٧٣/١)

قال الحافظ ابن حجر في فتحه: أخرجه المصنف في الأدب المفرد، وأحمد،  
 وأبو يعلى في مستديهما من طريق عبدالله بن محمد بن عقيل أنه سمع جابر بن  
 عبدالله يقول: بلغني عن رجل حديث سمعه من رسول الله ﷺ ، فاشترىت بعيرا،  
 ثم شددت رحلي، فسرت إليه شهرا حتى قدمت الشام، فإذا عبدالله بن أنيس،  
 فقلت للباب: قل له: جابر على الباب، فقال: ابن عبدالله؟ قال: نعم، فخرج،  
 فاعتني، فقال: حديث بلغني عنك أنك سمعته من رسول الله ﷺ ، فخشيت أن  
 أموت قبل أن أسمعه، فقال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: يحشر الله الناس  
 يوم القيمة عراة، فذكر الحديث.

وله طريق أخرى أخرجها الطبراني في مسنده الشاميين، وقام في فوائده من  
 طريق الحجاج بن دينار، عن محمد بن المنكدر، عن جابر قال: كان يبلغني عن  
 النبي ﷺ حديث في القصاص، وكان صاحب الحديث بصر، فاشترىت بعيرا،  
 فسرت حتى وردت مصر، فقصدت إلى باب الرجل، فذكر نحوه.

(١) أخرج الحميدى في مسنده (١٨٩/١) والخطيب في الرحلة (٢٠٦) وفيه: أبو سعد الأعمن قال  
 الحافظ: مجهر. ورواه الطبرانى في الكبير (٤٣٩/١٩) وفيه: مكحول لم يسمع من عقبة بن  
 عامر ولذا قال أبو حاتم: مضطرب الإسناد، انظر العلل (١٦٤/١)

وإسناده صالح.

ويبدو من هذا أن جابرا له رحلتان إحداهما إلى الشام والأخرى إلى مصر.  
وعن سعيد بن المسيب يقول: إني كنت لأسافر مسيرة الأيام والليالي في  
ال الحديث الواحد<sup>(١)</sup>.

وعن الشعبي قال: لو أن رجلا سافر من أقصى الشام إلى أقصى اليمن  
فحفظ كلمة تنفعه فيما يستقبله من عمرهرأيت أن سفره لا يضيع<sup>(٢)</sup>.  
وقال ابن معين: أربعة لا تؤنس منهم رشدا. رجل يكتب في بلده ولا يرحل  
في طلب الحديث<sup>(٣)</sup>.

وقد عاب بعض الناس على المحدثين ورحلتهم في طلب الحديث وقالوا: إنه  
عمل عبث ،والاشتغال بالفقه أولى من تضييع الأوقات في الرحلات.

فأجاب عنهم الحافظ الرامهرمزي بكلام بلغ ونفيض في بيان محسن  
الرحلة قال رحمة الله تعالى: " ولو عرف الطاعن على أهل الرحلة مقدار لذة  
الراحل في رحلته، ونشاطه عند فصوله من وطنه، واستلذاذ جميع جوارحه عند  
تصرف لحظاته في المناهل والمنازل، والبطنان والظواهر، والنظر إلى دسакر  
الأقطار وغياضها، وحدائقها ورياضها، تصفح الوجوه واستماع النغم، ومشاهدة  
ما لم ير من عجائب البلدان، واختلاف الألسنة والألوان، والاستراحة في أفياء

(١) الرحلة (٢٠٨)، والمحدث الفاصل (٢٢٣)

(٢) الرحلة (٤٩)

(٣) المصدر السابق (٤٧)

الحيطان، وظلال الغيطان<sup>(١)</sup>، والأكل في المساجد، والشرب في الأودية، والنوم حيث يدركه الليل، واستصحاب من يحب في ذات الله بسقوط الحشمة، وترك التصنع، وكنه ما يصل إلى قلبه من السرور عن ظفره ببغيته، ووصوله إلى مقصده، وهجومه على المجلس الذي شمر له، وقطع الشقة إليه، لعلم بأن الذات الدنيا مجموعه في محاسن تلك المشاهد، وحلوة تلك المناظر، واقتناء تلك الفوائد، التي هي عند أهلها أبهى من زهر الربيع، وأحلى من صوت المزامير، وأنفس من ذخائر العقيان<sup>(٢)</sup>، من حيث حرمتها هو وأشباهه بمنازلة الخصم، وقد الأبواب، والتخدم للأغتنام<sup>(٣)</sup>، مقصورة الهمة على حضور مجلس يتوجه عند صاحبه، ومصروف الخاطر إلى خطبة عمل يتقلب في أوساخه، محجوباً مرة، ومستخفياً به أخرى، يروح متھساً على الفاث، ويغدو مفتاظاً لحظوة من يناونه تأتيه منيته فتختطفه، وتحول بينه وبين ما يؤمله، ألا ذلك هو الخسان المبين<sup>(٤)</sup> .

وقد خرج الشعبي إلى مكة في ثلاثة أحاديث ذكرت له فقال: لعلي ألقى رجلاً لقي النبي ﷺ، أو من أصحاب النبي ﷺ<sup>(٥)</sup>.

---

(١) من الفوط والغاطط هو في الأصل المطشن الواسع من الأرض انظر القاموس والصحاح والمصاحف المثير.

(٢) العقيان: الذهب الحالص الصحاح.

(٣) الأغتنام من الفتنة، والفتنة في النطق مثل العجمة وزناً ومعنى ورجل أغتم: لا ينفع شيئاً الصحاح، والمصاحف المثير.

(٤) المحدث الفاصل: (٢١٨، ٢١٩).

(٥) المصدر السابق: (٢٢٤).

وقال أبوحاتم: كان معدان بن عبدالجبار الأزدي صدوقاً، اختلفت إليه أكثر من عشرين مرة في سبب حديث واحد، ولم يكن عنده إلا حديث واحد حتى سمعته<sup>(١)</sup>.

وتحمل المحدثون المتاعب المتنوعة، والمشاق الشديد لسماع الحديث، لذا قال إبراهيم بن أدهم: إن الله تعالى يدفع البلاء عن هذه الأمة برحلة أصحاب الحديث<sup>(٢)</sup>.

لقد أثرت هذه الرحلات العلمية في جمع النصوص الشرعية التي كانت منتشرة في الآفاق الإسلامية، حتى سهل على أئمة الحديث استخراج المعاني والمطالب، والمقارنة بين الروايات المختلفة وموازنتها برواية الآخرين، ورد كيد الكاذبين والوضاعين إلى نورهم، ونتيجة لذلك ترعرع علم الجرح والتعديل، فإن الناقد إذا سافر إلى بلد المروي عنه، واختلط بأهله استطاع أن يطلع على أحواله عن كثب، ويسأله عنه أهله، فيسهل عليه الحكم على ذلك الرجل الذي قد لا يكون دقيقاً في الحكم عليه إذا كان بعيداً عن دياره، ومن هنا قد يكون الراوي معروفاً في الحديث روى عنه أهل بلده، وبُعدَ منكراً إذا روى عنه غير أهل بلده، فيقال مثلاً: رواية أهل العراق عن زهير بن محمد أشباهه، ورواية أهل الشام عنه منكراً.

وقال البخاري في إسماعيل بن عياش: إذا حدث عن أهل بلده فصحيح، وإذا حدث عن غيرهم ففيه نظر.

وقال عبدالله بن المديني: سمعت أبي يقول: ما كان أحد أعلم بحديث أهل الشام من إسماعيل بن عياش، لو ثبت على حديث أهل الشام، ولكنه خلط في

(١) الجرح والتعديل: (٤/١٤٠).

(٢) شرف أصحاب الحديث (٢٤).

حديثه عن أهل العراق<sup>(١)</sup>.

وللسبب المذكور، صار من عداد الضعاف حتى قال فيه أبواسحاق الفزاري: ذاك رجل لا يدرى ما يخرج من رأسه.

ومن يراجع كتب الحديث يقف على كثير من الموضع يقال فيها: هذا مما تفرد به أهل البصرة، وهذه من سنن أهل الشام لم يشاركهم فيها أحد، ففي سنن أبي داود في كتاب الطهارة، باب أبيضلي الرجل، وهو حاقد.

قال: حدثنا محمد بن خالد السلمي، حدثنا أحمد بن علي، حدثنا ثور، عن يزيد بن شريح الحضرمي، عن أبي حي الموزن، عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: لا يحل لرجل يؤمن بالله واليوم الآخر أن يصلى وهو حقن حتى يتحفف، ثم ساق نحوه على هذا النحو قال:

ولا يحل لرجل يؤمن بالله واليوم الآخر أن يقم قوماً إلا بإذنهم، ولا يختص نفسه بدعوة دونهم، فإن فعل فقد خانهم.  
قال أبوداود: "هذا من سنن أهل الشام لم يشركهم فيها أحد"<sup>(٢)</sup>.

وكانت هذه الرحلات حداً فاصلاً بين المتقين والمتناهيلين في رواية الحديث، فإن الذي لم يتحمل المشاق لسماع الحديث من مصدره الأصلي عدًّا من المتناهيلين وهو نوع من الجرح. وأوضح مثال لذلك ماذكره الخطيب البغدادي عن ابن لهيعة الإمام الكبير، والفقير الشهير في الديار المصرية بأنه كان من المتناهيلين، فأي

(١) ميزان الاعتلال (١٠/٢٤٢-٢٤٣)

(٢) سنن أبي داود (١١/٦٩-٧١)

كتاب جاؤوا به إليه بدأ يبعث منه<sup>(١)</sup>.

وذلك بدون أن يسمع الكتاب من مصنفه، ويتحمل المشاق بالرحلات والأسفار، ولذا لما احترقت كتبه اختلط عليه علمه فصار في عداد المتروكين إلا من أخذ عنه العلم قبل ذلك.

وقد انتقد يحيى بن معين رجلاً يكتب في بلده، ولايرحل في طلب الحديث، وألف الحافظ أبو يكر الخطيب رسالة خاصة في الرحلة في طلب الحديث، وهي مطبوعة ضمن مجموعة رسائل في علوم الحديث بالقاهرة. كما استفاد المحدثون من هذه الرحلات في جمع ما ألف من الكتب الإسلامية في الشرق والغرب في مختلف الفنون، يقال: إن أبي عبد الله بن منده (ت ٣٩٥هـ) لما رجع من رحلته الطويلة بلغت كتبه التي جمعها، وحملها معه، أربعين حملًا.<sup>(٢)</sup>

وقد كان المحدث يعرف بالرحلة والرحال، وبالجوالة والجوال. ومن يوصف بأنه طواف الأقاليم يكون موضع الإكبار والإجلال.

يقول الأستاذ "آدم متز": وكان مثل العالم الذي يطلب الحديث مثل التاجر، أو عامل السلطان، في كثرة غشيانه للخانات التي يأوي إليها المسافرون، أو في طوافه في السكك وهكذا يبقى شأنه في الحركة والتجوال زماناً طويلاً.<sup>(٣)</sup>

وقد عقد الراemer مري فصلاً خاصاً في كتابه "المحدث الفاصل" فقال:

(١) الكفاية: (١٥٢)

(٢) تذكرة الحفاظ (١٠٣٢/٣)

(٣) الحضارة الإسلامية في القرن الرابع (٢٥٤/١)

الراحلون الذين جمعوا بين الأقطار، ثم قسم هؤلاء إلى خمس طبقات، وذكر في كل طبقة أسماءً، المحدثين، والأقطار التي رحلوا إليها. ومنها: المدينة، ومكة، واليمن، والعراق، ومصر، والجزيرة، والشام، وخراسان، والري، ومرو، وبخاري، واليمامية.

وهذه البلدان اشتهرت في القرنين الثاني والثالث بالماكم والحلقات التي تلقى فيها أحاديث رسول الله ﷺ، وتحصص تعيصاً دقيقاً، وتناظر وتناقش، ثم تدون في المصنفات الخاصة.

### عدم استعمال حسن الظن في روایة الحديث

قال أحمد بن سنان : سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: "خصلتان لا يستقيم فيها حسن الظن: الحكم، والحديث، يعني لا يستعمل حسن الظن في قبول الرواية عنمن ليس بمرضي<sup>(١)</sup> ، لأن حسن الظن بالراوي حمل بعض العلماء، على التساهل في روایة الحديث عن مستور الحال، لذلك وضع العلماء ضوابط ومقاييس للرد على هذه المفسدة العظيمة. وهي ما تسمى بأصول الجرح والتعديل.

ومن آداب المحدث: إذا سئل سؤالاً ولا يعلم جوابه أن يقول: لا أدرى، قال تعالى: « ولا تقولوا لما تصف ألسنكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفعروا على الله الكذب، إن الذين يفرون على الله الكذب لا يفلحون » (النحل: ١١٦).

---

(١) الجرح والتعديل (٢٥/٢)

وروى ابن عبد البر عن خلف بن القاسم، ثنا أبو الميمون، ثنا أبو زرعة، ثنا الوليد بن عقبة، ثنا الهيثم بن جحيل قال: شهدت مالك بن أنس سئل عن ثمان وأربعين مسألة. فقال في اثنتين وثلاثين منها: لا أدرى<sup>(١)</sup>.

وقال ابن وهب عن مالك، قال سمعت ابن هرمز يقول: ينبغي للعالم أن يورث جلساه من بعده: لا أدرى، حتى يكون أصلاً في أيديهم فإذا سئل أحدهم عما لا يعلم قال: لا أدرى<sup>(٢)</sup>.

وقد يظن بعض الناس أن قول العالم: "لا أدرى، يضع من قدره وعظمته، والأمر يعكس هذا، فإن قوله: "لا أدرى" يرفع منزلته عند الله، وعنده الناس، لأن هذا القول لا يصدر عن قلب خال من مراقبة الله سبحانه وتعالى.

يقول ابن جماعة الكناني (ت ٧٣٣هـ): "إنما يأنف من قول "لا أدرى" من ضفت ديانته، وقلت معرفته، لأنه يخاف من سقوطه من أعين الحاضرين. وهذه جهالة، ورقة دين، وربما يشتهر خطوه بين الناس فيقع فيما فرمته، ويتصف عندهم بما احترز عنه".

ومن آداب المحدث إذا سئل سؤالاً ولا يعلم جوابه أن يعترف بعدم علمه في هذه المسألة.

قال محمد بن عبد الحكم: سألت الشافعي عن المتعة أكان فيها طلاق، أو ميراث، أو نفقة؟ فقال: لا أدرى<sup>(٣)</sup>.

(١) التمهيد (١/٧٣).

(٢) المصدر السابق.

(٣) تذكرة السامع والمتكلم (٤٢).

قال القاسم بن محمد: أقبح من الجهل أن أقول بغير علم، أو أحدث عن  
غير ثقة<sup>(١)</sup>.

ومثل هذه الحكايات عن السلف الصالح كثيرة جداً، وقد ذكر البيهقي  
رحمه الله في المدخل إلى السنن الكبرى مجموعة كبيرة منها<sup>(٢)</sup>.

### ما يتحقق فيه المحدث والشاهد من الصفات وما يفترقان فيه

قال الخطيب: فأما ما يشترك فيه المحدث والشاهد، من الصفات فهي:  
الإسلام، والبلوغ، والعقل، والضبط، والصدق، والأمانة، والعدالة، وما شاكل  
ذلك.

وأما ما يفترقان فيه فوجوب كون الشاهد حراً، وغير والد، ولا مولود،  
ولا قريب، ولا صديق ملاطف، وكونه رجلاً إذا كان في بعض الشهادات، وأن يكون  
الشهود اثنين في بعض الشهادات، وأربعة في بعضها، وكل ذلك غير معترض في  
المحدث، لأننا نقبل خبر العبد، والمرأة، والصديق وغيره.

وأما ما روی في هذا من حديث ابن عباس أن النبي ﷺ قال: لا تكتبهوا  
العلم إلا من تجوز شهادته، ففيه صالح بن حسان تفرد بروايته، وهو من  
اجتمع نقاد الحديث على ترك الاحتجاج به، لسوء حفظه، وقلة ضبطه، وكان يروي  
هذا الحديث عن محمد بن كعب تارة متصلة، وأخرى مرسلاً، ويرفعه تارة، ويوقفه

---

(١) التمهيد (٤٦/١)

(٢) المدخل إلى السنن الكبرى (٤٣٧-٤٢٩) بتحقيقى

أخرى، وساق الخطيب في الكفاية جميع هذه الأسانيد<sup>(١)</sup>.  
ورواه أيضاً في تاريخه<sup>(٢)</sup>، كما رواه ابن عدي في المقدمة<sup>(٣)</sup>، وقال: هذا  
الحديث رواه عن محمد كعب، صالح بن حسان، رفعه عنه بعضهم، وأوقفه  
بعضهم.

وصالح بن حسان هذا: قال فيه البخاري: منكر الحديث، وضعفه أبو داود،  
وقال النسائي: متروك الحديث. وقال أبو حاتم: منكر الحديث، ضعيف<sup>(٤)</sup>.  
ومع هذا، فالرواية والشهادة مجتمعان في بعض الوجه.

قال الإمام مسلم -رحمه الله تعالى- في مقدمة صحيحه: "اعلم -وفقك  
الله تعالى - أن الواجب على كل أحد عرف التمييز بين صحيح الروايات  
وسقيمهما وثقات الناقلن لها من المتهمن، أن لا يروي منها إلا ما عرف صحة  
مخارجه، والستارة في ناقليه، وأن يتقي منها ما كان منها عن أهل التهم،  
والمعاندين، من أهل البدع. والدليل على أن الذي قلنا من هذا هو اللازم دون ما  
خالفه قوله جل ذكره: « يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسقٌ بِنَاهِي  
لْتُبَيِّنُوا أَنْ تُصِيبُوا تُوْمَا بِجَهَالَةٍ فَتُصِبُّوْنَا عَلَى مَا لَمْ نَعْلَمْ  
نَادِيْنِ»<sup>(٥)</sup>".

(١) الكفاية (٩٥)

(٢) تاريخ بغداد (١/٩١)

(٣) ابن عدي في مقدمة الكامل (٢٤١)

(٤) ميزان الاعتدال (٢٩١/٢)

(٥) سورة الحجرات: آية ٦.

وقال جل ثناؤه: «من ترضون من الشهادة»<sup>(١)</sup>.

وقال عزوجل: «أشهدوا ذوي عدل منكم»<sup>(٢)</sup>.

فدل بما ذكرنا من هذه الآي أن خبر الفاسق ساقط غير مقبول ، وأن شهادة غير العدل مردودة.

واخبر وإن فارق معناه، معنى الشهادة في بعض الوجوه فقد يجتمعان في أعظم معانيهما: إذ كان خبر الفاسق غير مقبول عند أهل العلم، كما أن شهادته مردودة عند جميعهم، ودللت السنة على نفي رواية التكير من الأخبار، نحو دلالة القرآن على نفي خبر الفاسق، كما في الأثر المشهور عن رسول الله ﷺ: من حديث عنى بحديث يرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين. انتهى<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكر السيوطي وجوه الفرق بين الشاهد والراوي فبلغت واحداً وعشرين وجهها<sup>(٤)</sup>.

## الشروط المعتبرة للمحدث في زماننا

لقد أعرض الناس في هذه الأعصار عن الشروط المعتبرة في رواية الحديث لأن القصد من الرواية في هذا الزمان المحافظة على بقا ، سلسلة الإسناد بحدثنا وأخبرنا التي خصت بها هذه الأمة.

(١) سورة البقرة: آية/٢٨٢.

(٢) سورة الطلاق: آية/٢.

(٣) مقدمة صحيح مسلم مع شرح النووي (٦٢-٦١/١١).

(٤) انظر تدريب الراوي (٣٣٣-٣٣٤/١).

فالمعتبر من الشروط للمحدث اليوم أن يكون مسلماً بالغاً عاقلاً غير متظاهر بالفسق، متمسكاً بالأداب الشرعية، ظاهراً وباطناً، لأن الأحاديث قد جمعت في الكتب فلا يمكن أن يذهب شيء منها كما لا يمكن أن يثبت شيء لم يكن مدوناً في كتب الأئمة فمن جاء بحديث غير معروف لا يقبل كما لا ينكر إلى من أنكر حديثاً معروفاً عند الأئمة<sup>(١)</sup>.

فالعمدة في زماننا - كما قال الذهبي في مقدمة ميزانه - ليس على الرواة، بل على المحدثين والمفبدين، والذين عرفت عدالتهم وصدقهم في ضبط أسماء السامعين<sup>(٢)</sup>.

وأضيف هنا أن يكون المجاز له في رواية الحديث حاصلاً على شهادة جامعية من إحدى الكليات الشرعية المعروفة لدى المجيز مع سلامة في عقيدته وسلوكه وفقنا الله جميعاً لما يحب ويرضي.

---

(١) قارن بمقالة التوسي في الإرشاد (٣١٨/١)

(٢) مقدمة الميزان (٤)

الفَصْلُ الْأُولُ

فِي

الْجَرْح

الجرح لغة: جرح يجرح جرحاً، أي أثر فيه بالسلاح، قال المطينة:  
ملوا قراه وهرته كلاهم وجروحه بأنباب وأضراس  
ويقال: جرح الحاكم الشاهد، إذا عشر منه على ما تسقط به عدالته من  
كذب وغيره. وقد قيل ذلك في غير الحاكم أيضاً، فيقال: جرح الرجل، أي غض  
شهادته.

قال الأزهري: ويروى عن بعض التابعين أنه قال: كثرت هذه الأحاديث  
 واستجرحت، أي فسدت. أراد أن الأحاديث كثرت حتى أحوجت أهل العلم بها  
 إلى جرح بعض رواتها، ورد روایته<sup>(١)</sup>.

وقال بعض فقهاء اللغة: الجرح بالضم يكون في الأبدان بالحديد ونحوه،  
 والجرح بالفتح يكون باللسان في المعاني والأعراض، ونحوها، وهو المتداول بينهم  
 وإن كان في أصل اللغة بمعنى واحد<sup>(٢)</sup>.

وفي الاصطلاح: هو بيان لعيوب رواة الحديث التي لأجلها تسقط  
عدالتهم، ويكون حديثهم من عداد الضعاف.

قال ابن الأثير: الجرح وصف متى التحق بالراوي، والشاهد، سقط  
الاعتبار بقوله وبطل العمل به<sup>(٣)</sup>.

ويتحقق الجرح في الراوي بسلب أحد الأمرين، وهما: العدالة والضبط،  
 ولكل واحد منها مراتب حسب الشدة والخفة. ويمكن توضيح ذلك بالخرائط التالية.

(١) لسان العرب مادة جرح: (٤٤١/٣) (٤٤٥-٤٤٦)

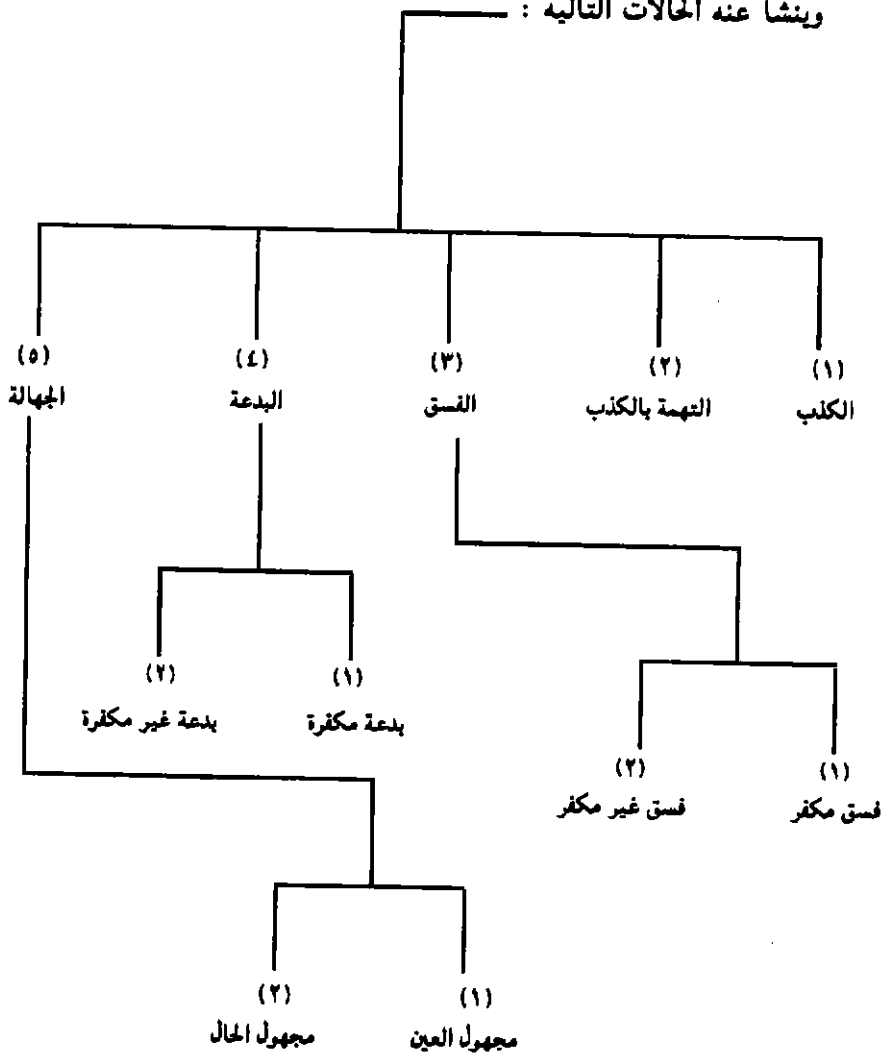
(٢) تاج العروس مادة جرح: (٤٢/٢) (١٣٠)

(٣) جامع الأصول: (١٢١/١)

## يجرح الراوي سلب أمرين هامين

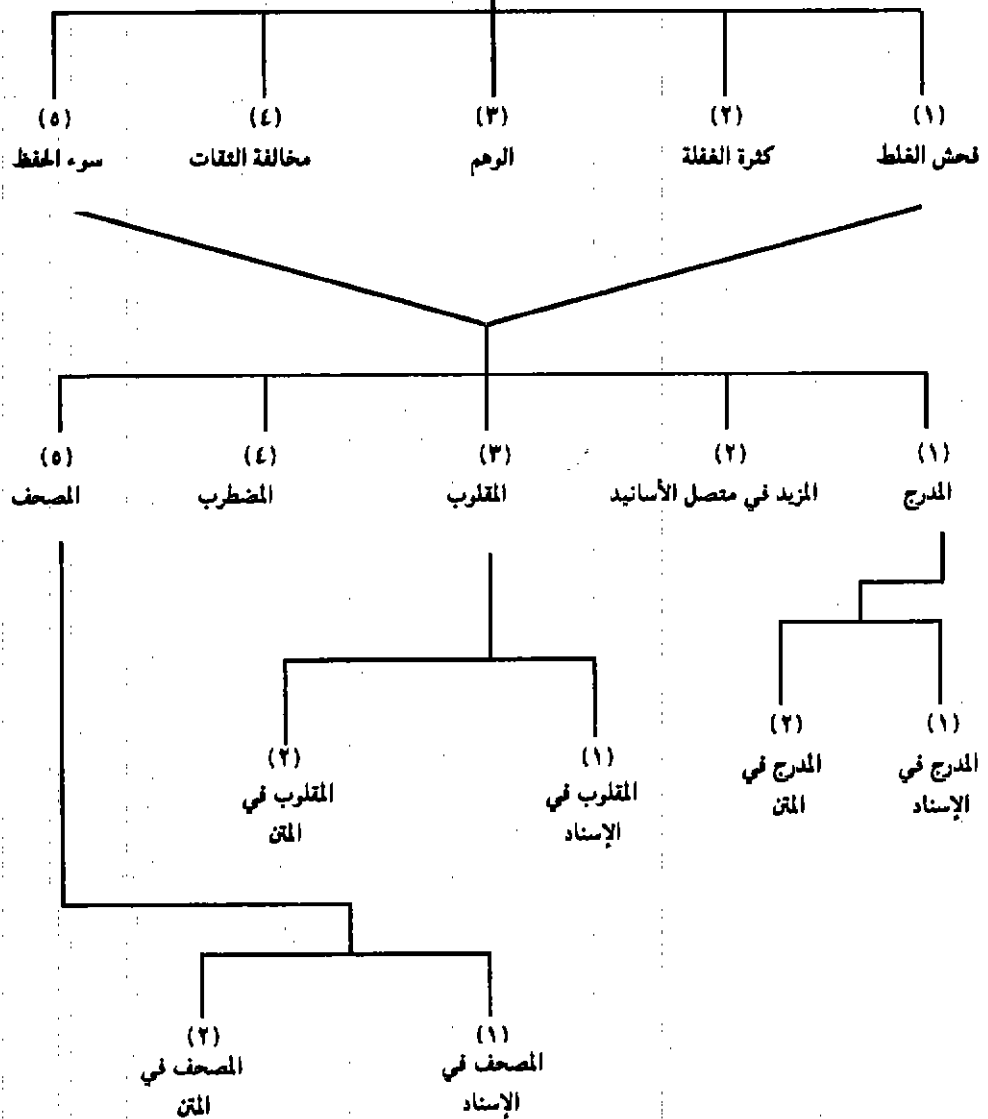
### ١- سلب العدالة

وينشأ عنه الحالات التالية :



## ٢- سلب الضبط

وينشأ عنده الحالات التالية :



على هذا فمن سلبت عدالته صار فاسقاً على مراتب، ومن سلب ضبطه  
صار مغفلأً على مراتب.  
وأما السقوط في الإسناد فينشأ عنه المعلق، والمرسل، والمغضّل، والمنقطع،  
والمدلس.

والتدليس ينقسم إلى ثلاثة أقسام: تدلisis الإسناد، وتدلisis الشيوخ،  
وتدلisis التسوية كما هو مقرر في مصطلح الحديث.

### الجروح ليس بغيبة

قال ابن الأثير: "قد عاب من لا يفهم على أهل الحديث الكلام في الرجال،  
لأنهم لم يقفوا على الفرض من ذلك، ولا أدرکوا المقصود فيه، وإنما حمل أصحاب  
الحديث على الكلام في الرجال، وتعديل من عدلوا، وجح من جرحا، الاحتياط  
في أمور الدين، وحراسة قانونه، وتمييز موقع الغلط والخطأ في هذا الأصل الأعظم  
الذى عليه مبني الإسلام، وأساس الشريعة، ولا يظن بهم أنهم أرادوا الطعن في  
الناس، والغيبة والواقعة نبيهم، ولكنهم بينما ضعف من ضعفوه، لكي يعرف  
فتتجنب الرواية عنه والأخذ بحديثه تورعاً وحسبة وتشبتاً في أمر الدين، فيان  
الشهادة في الدين أحق وأولى أن يتثبت فيها من الشهادة في الحقوق والأموال،  
فلهذا افترضوا على أنفسهم الكلام في ذلك وتبين أحوال الناس، وهو من الأمور  
المتعلقة العائدة بالنفع العظيم في أصول الدين<sup>(١)</sup>.

والأصل في ذلك ما رواه الشیخان عن عائشة رضي الله عنها قالت:

---

(١) جامع الأصول (١٣٠/٨١-١٣١)

استأذن رجل على رسول الله ﷺ فقال: ائذناً لـه، ينس أخو العشير، أو ابن العشير.

فلما دخل ألاـن له الكلام. قلت: يارسول الله! قلت الذي قلت، ثم أنت له الكلام؟ قال: أي عائشة! إن شر الناس من تركه الناس - أو ودـه الناس - اتقـاء لـحـشـه<sup>(١)</sup>، ولـلـفـظ لـلـبـخـارـي.

واستدل البـيهـقـي - رـحـمـهـ اللـهـ تـعـالـىـ - بـقـوـلـ النـبـيـ ﷺ: المؤمنون شهدـاءـ اللـهـ فـيـ الـأـرـضـ، عـلـىـ وجـوبـ تـبـيـنـ حـالـ مـنـ وـجـدـ مـنـهـ ماـيـوجـبـ رـدـ خـبـرـهـ. وـقـالـ: وـرـوـيـنـاـ عـنـ جـمـاعـةـ مـنـ الصـحـابـةـ تـكـذـيبـ الـكـاذـبـ، الـإـخـبـارـ بـهـ، وـرـوـيـنـاـ عـنـ جـمـاعـةـ مـنـ التـابـعـينـ فـمـنـ بـعـدـهـ مـنـ الـأـتـمـةـ<sup>(٢)</sup>.

ومـاـ روـاهـ أـيـضاـ عـبـدـ الرـزـاقـ عـنـ مـعـصـرـ عـنـ مـوـسـىـ الـجـنـدـيـ قـالـ: وـرـسـولـ اللـهـ ﷺ شـهـادـةـ رـجـلـ فـيـ كـذـبـهـ كـذـبـهـ.

قـالـ مـعـصـرـ: لـأـدـرـيـ أـكـذـبـ عـلـىـ اللـهـ، أـوـ عـلـىـ رـسـولـهـ، أـوـ كـذـبـ عـلـىـ أـحـدـ مـنـ النـاسـ<sup>(٣)</sup>.

ويـسـتـبـطـ مـنـ هـذـاـ أـنـ لـاتـجـبـزـ الرـوـاـيـةـ عـنـ الـكـذـابـينـ، وـلـوـ كـانـ كـذـبـهـ فـيـ حـدـيـثـ النـاسـ فـضـلـاـ عـنـ حـدـيـثـ رـسـولـ اللـهـ ﷺ، وـلـامـانـعـ مـنـهـ بـيـانـ كـذـبـهـ، إـذـ أـنـهـ لـيـسـ

(١) البـخـارـيـ فـيـ الـأـدـبـ (٤٧١/١٠) وـمـسـلـمـ فـيـ الـبـرـ وـالـصـلـةـ بـابـ حـسـنـ الـعـشـيرـ.

(٢) مـعـرـفـةـ السـنـنـ وـالـأـكـارـ (١٤٨/١)

وـأـمـاـ حـدـيـثـ: المؤـمـنـونـ شـهـادـاءـ اللـهـ فـيـ الـأـرـضـ؛ فـهـوـ فـيـ صـحـيـحـ مـسـلـمـ (٦٥٥/٢) مـنـ حـدـيـثـ أـنـسـ قـالـ: مـرـبـحـنـارـةـ فـأـتـيـتـ عـلـيـهـ خـيـراـ فـقـالـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ: "وـجـبـتـ وـجـبـتـ ..... أـنـتـ شـهـادـاءـ اللـهـ فـيـ الـأـرـضـ.

(٣) التـمـهـيدـ (٦٨/١)

بغيبة لشرف المطلب المراد منه.

قال الحافظ في مقدمة كتابه لسان الميزان: ثم إن من بعد الصحابة تلقوا ذلك منهم، ويدلوا أنفسهم في حفظه وتبلیغه، وكذلك من بعدهم، إلا أنه دخل فيما بعد الصحابة في كل عصر قوم من ليست له أهلية ذلك، وتبلیغه فأخذوا فيما تحملوا ونقلوا، ومنهم من تعمد ذلك فدخلت الآفة فيه من هذا الوجه.

فأقام الله طائفة كثيرة من هذه الأمة للذب عن سنة نبيه ﷺ فتكلموا في الرواية على قصد النصيحة.

ولم يعد ذلك من الفيبة المذمومة، بل كان ذلك واجباً عليهم وجوب كفاية<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام مسلم في مقدمة صحيحه: "إِنَّمَا أَلْزَمُوهُمْ أَنفُسَهُمُ الْكَشْفَ عَنْ مَعَابِ رِوَاةِ الْحَدِيثِ وَنَاقْلِيِ الْأَخْبَارِ، وَأَفْتَوْهُمْ بِذَلِكَ حِينَ سَنَلُوا، لَا فِيهِ مِنْ عَظِيمٍ إِذَا الْأَخْبَارُ فِي أَمْرِ الدِّينِ إِنَّمَا تَأْتِي بِتَحْلِيلٍ، أَوْ تَحْرِيمٍ، أَوْ أَمْرٍ، أَوْ نَهْيٍ، أَوْ تَرْهِيبٍ، أَوْ تَحْذِيفٍ، فَإِذَا كَانَ الرَّاوِي لَهَا لَيْسَ بِمَعْدُنٍ لِلصَّدْقِ وَالْأَمَانَةِ، ثُمَّ أَقْدَمَ عَلَى الرِّوَايَةِ عَنْهُ مِنْ قَدْ عَرَفَهُ وَلَمْ يَبْيَنْ مَا فِيهِ لِغَيْرِهِ مِنْ جَهْلٍ مَعْرِفَتِهِ كَانَ آثِمًا بِفَعْلِهِ ذَلِكَ، غَاشًا لِعَوْمِ الْمُسْلِمِينَ، إِذَا لَمْ يُؤْمِنْ عَلَى بَعْضِ مَنْ سَمِعْ تِلْكَ الْأَخْبَارَ أَنْ يَسْتَعْمِلَهَا، أَوْ يَسْتَعْمِلَ بَعْضَهَا، وَلَعْلَهَا أَكْثَرُهَا أَكَاذِيبٌ لَا أَصْلٌ لَهَا مَعَ أَنَّ الْأَخْبَارَ الصَّحَاحَ مِنْ رِوَايَةِ الشَّفَّاقَاتِ، وَأَهْلِ الْقَناعَةِ أَكْثَرُ مَنْ يَضْطَرُ إِلَى نَقْلِ مِنْ لَيْسَ بِثَقَةٍ، وَلَا مَقْنَعٍ<sup>(٢)</sup>.

(١) لسان الميزان (٤-٣/١)

(٢) مقدمة مسلم (٢٨)

قال الإمام النووي: إن غيبة الرجل حيا وميتا تباح لغرض شرعي، لا يمكن الوصول إليه إلا بها، وهي ستة:  
الأول: التظلم، فـ**فيجوز للمظلوم أن يتظلم إلى السلطان والقاضي** وغيرهما، فيقول: ظلمني فلان بكتذا.

الثاني: الاستعانة على تغيير المنكر، ورد العاصي إلى الصواب، فيقول من يرجو قدرته على إزالة المنكر: فلان يعمل كذا، فازجره عنه ونحو ذلك، ويكون مقصده التوصل إلى إزالة المنكر.

الثالث: الاستفباء، فيقول للمفتى: ظلمني أبي، أو أخي، أو فلان بكتذا فهل له ذلك؟ فهذا جائز للحاجة.

الرابع: تحذير المسلمين من الشر ونصيحتهم، وذلك من وجوهها: جرح المجرحين من الرواة والشهدود، وذلك جائز بإجماع المسلمين بل واجب للحاجة.

ومنها: المشاورة في مصاهرة إنسان.

ومنها: إذا رأى متفقها يتعدد إلى مبتدع أو فاسق يأخذ عنه العلم.

ومنها: أن يكون له ولاية، لا يقوم بها على وجهها.

الخامس: أن يكون مجاهرا بفسقه أو بدعته كالمجاهر بشرب الخمر، ومصادرة الناس، وأخذ المكس، وجباية الأموال ظلماً.

السادس: التعريف، فإذا كان الإنسان معروفا بلقب كالأعمش، والأعرج، والأصم، والأحول وغيرهم جاز تعريفهم بذلك، ويحرم إطلاقه على جهة

التنقيص، ولو أمكن تعريفه بغير ذلك كان أولى<sup>(١)</sup>. انتهى مختصرًا.  
قال عاصم الأحول: جلست إلى قتادة، فذكر عمرو بن عبيد، فوقع فيه:  
فقلت: لأرأى العلماء يقع بعضهم في بعض، فقال: يا أحول! ألا تدرى أن الرجل  
إذا ابتدع فينبغى أن يذكر حتى يحضر<sup>(٢)</sup>.

قال ابن عدي: حدثنا يوسف بن الحجاج نا أبو زرعة الدمشقي قال: سمعت  
أبا مسهر يسأل عن رجل يغلط، ويهمن، ويصحف؟ قال: بين أمره، قلت له: أرى  
ذلك من الفتنة؟ قال: لا<sup>(٣)</sup>.

وذكر ابن المبارك رجلا، فقال: يكذب، فقال له رجل: يا أبا عبدالرحمن!  
تغتاب؟ قال: اسكت، إذا لم نبين كيف يعرف الحق من الباطل؟<sup>(٤)</sup>.  
وروي عن ابن علية أنه قال في الجرح: إن هذاأمانة ليس بغيبة<sup>(٥)</sup>.

وذكر حديث رجل عنده فقال: لاتحدث عن هذا فإنه ليس بشيت، فقيل له:  
اغتبته، فقال إسماعيل بن علية: ما اغتابه، ولكنه حكم عليه أنه ليس بشيت<sup>(٦)</sup>  
قال يحيى بن سعيد: سألت سفيان الشوري، وشعبة، ومالك بن أنس،  
وسفيان بن عبيدة عن الرجل واهي الحديث، فأسأل عنه؟ فأجمعوا أن أقول: ليس

(١) رياض الصالحين (٦٧٣) في بيان ما يباح من الغيبة، الباب (٢٥٦).

(٢) ميزان الاعتدال (٣٧٣/٣).

(٣) مقدمة الكامل (ص ١١٤).

(٤) شرح علل الترمذى لابن رجب (٧٧).

(٥) المصدر السابق (٧٧).

(٦) الجرح والتعديل (٤٣/٤).

هو ثبتا، وأن أين أمره<sup>(١)</sup>.

قال ابن المبارك: قلت لسفيان: إن عباد بن كثير يغلط في الحديث، فاذكره للناس؟ قال: نعم، اذكره<sup>(٢)</sup>.

قال ابن مهدي: مررت مع سفيان الثوري برجل فقال: كذاب والله لو لا أنه لا يحل لي أن أسكت لسكت<sup>(٣)</sup>.

وعن محمد بن بندار السباق الجرجاني قال: قلت لأحمد بن حنبل: يا أبا عبد الله إنه ليشتد على أن أقول: فلان كذاب، فلان ضعيف؟ فقال لي: إذا سكت أنت، وسكت أنا فمعندي يعرف المغافل الصحيح من السقيم<sup>(٤)</sup>.

وعن النضر بن شميل قال: سمعت شعبة يقول: تعالوا حتى نفتتح في دين الله.

وعن أسود بن سالم قال: سمعت هشيم يقول: كنا ندع مجالسة شعبة لأنك كان يدخلنا في الغيبة<sup>(٥)</sup>.

ويظهر أن بعض الناس تركوا الجلوس مع شعبة لأنه كان يتكلم في الرجال، ظنا منهم بأن ذلك من الغيبة المحرمة شرعا.

(١) المحدث الفاصل (٥٩٤)، والجرح والتعديل (٢٤/٢)، ومقدمة الكامل (١١٣)، والأباطيل

(٨/١)

(٢) المحدث الفاصل (٥٩٤)

(٣) الأباطيل (٩/١)

(٤) الكفاية (٤٦)، والأباطيل (١٠/١)

(٥) مقدمة الكامل (١١٦)

هذه النصوص من الأئمة الأعلام تبين بصرامة جواز مثل هذه الغيبة، والاختلاف في ذلك بين العلماء، أيسى غيبة أم لا؟ والظاهر أنه غيبة، ولكن جوازها العلماء حفاظا على سنة رسول الله ﷺ، وصونا للشريعة الإسلامية، لا طعنا في الناس، وكذا أجمعوا على أنه لا يجوز التجاوز عن الحد المطلوب، وقالوا: إن الإفراط في الجرح من أقبح القبائح التي حرمتها الشارع. قال الله تعالى: «أَيُحِبُّ أَهْدِكُمْ أَنْ يَأْكُلْ لَهُمْ أَخْيَهُ مِنْهَا» [المجرات/١٢].

وقد خطب النبي ﷺ في حجة الوداع فقال: إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم بيضاءكم حرام، كما في حديث مسلم.

قال العز بن عبد السلام: إنه لا يجوز للشاهد أن يجرح بذنبين، مهما أمكن الاكتفاء بأحدهما، فإن القدر إنما يجوز للضرورة، فليقدر بقدرها<sup>(١)</sup>.

قال ابن دقيق العيد: أعراض المسلمين حفرة من حفر النار، وقف على شفيرها طائفتان من المسلمين: المحدثون، والحكام<sup>(٢)</sup>.

فعلى من يستغله بعلم الجرح والتعديل أن يعلم جيدا أن أعراض المسلمين محرمة، وجوازها الشارع لمقصد، فلا يجوز أن يتتجاوز هذا المقصود، ولا يحمله الهوى في نفسه، والتعصب لمذهب، أن ينحرف عن الحق، فذلك من شر الأمور.

---

(١) انظر فتح المغيث (٣٢٥/٣)

(٢) قاعدة في الجرح والتعديل للسبكي (٣٠) ومقدمة ابن الصلاح (١٩٤)!

## من يقبل قوله في الجرح والتعديل

يشترط فيمن يتصدى للجرح والتعديل: العلم، والتقوى، والورع، والصدق، والأمانة، والابتعاد عن التهاب، ومعرفة أسباب الجرح والتزكية، لأنه بعد مضي القرن الأول، وظهور القرن الثاني - وهو عصر أوساط التابعين - ظهر الضعف في رواة الحديث، فتصدى لبيان أسباب الضعف رجال كانوا موثوقين في دينهم، وأمانتهم كالشعبي، وأبن سيرين، ثم تابع الناس في النقد والجرح للرواية، وقد انتشرت المذاهب الفقهية، وظهرت البدع المتنوعة من التشيع وغيره، فانتفت الأمانة، والديانة، وبدأ الكلام يصدر من أفواه بعض الناس في الرجال دون معرفة هذا الفن الدقيق لذلك اشترط العلماء فيمن تصدى لهذا العلم الشريف الشروط المذكورة أعلاه، وقد انقسم النقاد إلى أقسام: متشدد، ومتناهل، ومعتدل.

يقول الذهبي في مقدمة (ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل): «اعلم هداك الله أن الذين قبل الناس قولهم في الجرح والتعديل على ثلاثة أقسام:

(١) قسم تكلموا في أكثر الرواية كابن معين، وأبي حاتم الرازبي.

(٢) قسم تكلموا في كثير من الرواية كمالك، وشعبة.

(٣) قسم تكلموا في الرجل بعد الرجل كابن عبيدة، والشافعي، والكل  
أيضا على ثلاثة أقسام:

١ - قسم متعنت في الجرح، متثبت في التعديل، يغمز الراوي بالغلطتين، وبالثلاث، ويلين بذلك حديثه، فهذا إذا عدل شخصا فعرض على قوله بالتوارد وتمسك بتوسيقه، وإذا ضعف رجلا، فانظر هل وافقه غيره على تضعيفه، فإن وافقه، ولم يوثق ذلك أحد من المذاق، فهو ضعيف، وإن وثقه أحد فهذا هو الذي

قالوا فيه: لا يقبل تجربته إلا مفسراً، أي لا يكفي أن يقول فيه ابن معين: مثلاً هو ضعيف ، ولم يوضح سبب ضعفه، وغيره قد وثقه. فممثل هذا يتوقف في تصحيح حديثه، وهو إلى الحسن أقرب كابن معين، وأبي حاتم، والجوزجاني.

٢ - وقسم في مقابلة هؤلاء - كأبي عيسى الترمذى، وأبي عبدالله الحاكم، وأبي بكر البهقى - متراهلون.

٣ - وقسم - كالبخارى، وأحمد بن حنبل، وأبي زرعة، وابن عدي - معتدلون، ومنصفون<sup>(١)</sup>.

وبعد الاستقراء لكلام العلماء، تبين أنه لابد من توفر الشروط التالية لمن يتصدى للجرح والتعديل.

١ - أن يكون الجارح مستيقظاً، ومستحضرًا.

٢ - أن يكون متعرجاً لكلام العلماء.

٣ - أن يضيّط ما يصدر عنه لولا يقع في التناقض.

٤ - أن يكون عالماً بأسباب الجرح والتعديل.

٥ - أن يكون عالماً بتعاريف كلام العرب، فلا يغير كلام الناس حتى لا يكون عكس ما يريد المتكلم.

٦ - أن يكون بعيداً عن التعصب المذهبى كرمي الجوزجاني سعيد بن عمرو الكوفي بالتشيع بقوله فيه: كان زائفاً غالباً في التشيع، وقد وثقه ابن معين، والنسيانى، والعجلى، وإسحاق بن راهويه، وكان من فقهاء الكوفة، أخرج له الشيخان، والترمذى، لذا قال الحافظ: الجوزجاني غالٍ في النصب،

---

(١) المخطوط ٢ ألف و ب، انظر أيضاً فتح المغيث (٣٤٥/٣)

فتعارضنا<sup>(١)</sup>.

٧- لاتحمله العداوة الشخصية.

٨- أن يكون حليماً، وصبوراً حتى لا يغضب من كلام الناس فيه فيرميهم  
بما لا يستحقونه.

٩- أن لاتحمله القرابة على العدول عن قول الحق.

قال محمد بن أبي السري، في أخيه الحسين بن أبي السري: لاتكتبوا  
عنه، فإنه كذاب.

وقال فيه أبو عروبة الحراني: هو حال أمي، وهو كذاب<sup>(٢)</sup>.

وقال علي بن المديني في أبيه: أبي ضعيف<sup>(٣)</sup>.

هذه بعض الشروط لمن يتصدى للجرح والتعديل وقد أشار إلى بعضها  
الحافظ في النخبة، والذهبي في الموقفة.

### أيقبل الجوح مجمل أم لا؟

إن مناهج المحدثين في قبول الجرح أشد من قبول التعديل لأن الناس  
يختلفون في إسقاط العدالة، والحكم بالفسق بأدنى سبب.

يقول الخطيب: مذاهب النقاد للرجال غامضة دقيقة وربما سمع بعضهم في  
الراوي أدنى مغمس، فتوقف عن الاحتجاج بخبره، وإن لم يكن الذي سمعه موجهاً

(١) هدى الساري (٤٠٦)

(٢) ميزان الاعتدال (٥٣٦/١)

(٣) المصدر السابق (٤٠١/٢)

لرد الحديث، ولا مسقطا للعدالة<sup>(١)</sup>.

فكانوا يتشددون في قبول الرواية حتى من مرتكبي المباحثات كالمجلس في الطرقات، والأكل في الأسواق، والمشي مكشوف الرأس، والتبسط في المداعبة، والزواج<sup>(٢)</sup>.

ونظرا للشدة والدقة البالغتين في نقد الرجال اختلف العلماء في قبول الجرح على رأيين:

أحدهما: لا يقبل الجرح مبهمًا وذلك لسبعين: أن الجرح يحصل بأمر واحد فلا يشق ذكره.

والثاني: أن الناس يختلفون في أسباب الجرح، فيجرح أحد بأمر لا يراه غيره جرحا في نفس الأمر، لذا لزم بيان سبب الجرح ليكون واضحًا أمام الناقد، قال الشافعي: «يجب ذكر سبب الجرح دون التعديل إذ قد يجرح بما لا يراه جارحا لاختلاف المذاهب فيه»<sup>(٢)</sup>.

وقد ذكر الذهبي في الميزان مثالاً لذلك في ترجمة معلى بن منصور الرازي الفقيه، قيل لأحمد: كيف لم تكتب عنه قال: كان يكتب الشروط ، ومن كتبها لم يخل من أن يكذب.

قال الذهبي: فهذا الذي صع عن أحمد بن حنبل فيه، وهكذا حكى أبو الوليد الباقي في كتابه.

وأما ابن أبي حاتم فحکى عن أبيه، أنه قال: قيل لأحمد: كيف لم تكتب

(١) الكفاية (١٠٩)

(٢) المستضيء (١٩٢/١)

عن معلى؟ فقال: كان يكذب.

وقال أبو داود في سننه: كان أحمد لا يروي عن معلى لأنه كان ينظر في الرأي.

ووثقه ابن معين، وقال أبو زرعة: رحم الله أحمد بن حنبل، بلغني أنه كان في قلبه غصص من أحاديث ظهرت عن المعلى بن منصور<sup>(١)</sup>.

وقد أخرج له أصحاب الكتب الستة.

ذكر الحسن بن موسى عند ابن المديني فقال: كان ببغداد، كأنه ضعفه.

وعقب عليه الخطيب بقوله: لا أعلم علة تضعيفه إياه، انتهي.

كأنه لم يقبل من ابن المديني هذا الجرح المجمل، لذا نرى أنه قد وثقه ابن معين، وأبن سعد، ومسلم وغيره، وأخرج له أصحاب الكتب الستة<sup>(٢)</sup>.

يقول جرير الضبي: أتيت سماع بن حرب، فرأيته يبول قائماً، فرجعت، ولم أسأله<sup>(٣)</sup>.

وقد وثق جماعة من العلماء سماع بن حرب، وأخرج له مسلم، وكان فيه ضعف قليل.

قال الشافعي: حضرت بمصر رجلاً يجرح رجلاً، فسئل عن سببه، وألح عليه؟ فقال: رأيته يبول قائماً، قيل: وما في ذلك؟ قال: ترد الريح من رشاشة على يده وثيابه، فيصلى فيه، قيل: هل رأيته قد أصابه الرشاش، وصلى قبل أن

(١) الميزان (٤/١٥٠)، وقال الحافظ: أخطأ من زعم أن أحمد رواه بالكلب.

(٢) تهذيب التهذيب (٢/٣٢٣)

(٣) ميزان الاعتدال (٢/٢٣٢-٢٣٣)

يغسل ما أصابه؟ قال: لا، ولكن أراه سيفعل<sup>(١)</sup>.

وهناك أمثلة كثيرة ذكرها الخطيب في الكفاية، وبين أنه قد أخرج الإمام البخاري، ومسلم أحاديث جماعة سبق الجرح فيهم من غيرهم كعكرمة مولى ابن عباس، وإسماعيل بن أبي أويس، وعاصر بن علي، وعمرو بن مرزوق عند البخاري، وسويد بن سعيد عند مسلم، وسلك أبو داود السجستاني هذه الطريق، وغير واحد من بعده، فدل ذلك على أنهم ذهبوا إلى أن الجرح لا يثبت إلا إذا فسر سببه<sup>(٢)</sup>.

قال التوسي في مقدمة شرح مسلم: «قال الإمام الحافظ أبو يكر الخطيب البغدادي وغيره: ما احتاج البخاري، ومسلم ، وأبو داود به من جماعة علم الطعن فيهم من غيرهم محمول على أنه لم يثبت الطعن المؤثر مفسر المسبب<sup>(٣)</sup>. الرأي الثاني: قبول الجرح من غير بيان السبب إذا كان الجارح عالما بأسباب الجرح.

قال السيوطي: وهذا اختبار القاضي أبي بكر الباقياني، ونقله عن الجمهور، واختاره الفزالي، والرازي، والخطيب، وصححه أبو الفضل العراقي، والبلقيني، انتهى<sup>(٤)</sup>.

(١) قاعدة في الجرح والتعديل (٥٤)

(٢) انظر الكفاية (١٠٨ - ١٠٩)

(٣) شرح صحيح مسلم للنووي (٢٥/١)

(٤) تدريب الراوي (٣٠٨) انظر أيضاً المستوفي (١٨٨/١) إلا أنه يقول «والصحيح عندنا أن هنا يختلف باختلاف حال المزكي فمن حصلت الثقة بصيرته وضبطه يكتفي باطلاقه، ومن عرفت عدالته في نفسه ولم تعرف بصيرته بشروط العدالة فقد تراجعته إذا فقدنا عالماً بصيراً به، وعند

والجراح لا يخلو من أحد الحالين: إما أن يكون عالماً بأسباب الجرح، فهذا لا يكفل أن يفسر ما أجمل من الجرح في شخص من الأشخاص، وحكمه من مثل العدل الذي لا يستفسر عما به صار عنده المزكي عدلاً، لأننا متى استفسرنا الجراح لغيره، فإنما يجب علينا بسوء الظن والاتهام بالجهل بما يصيّر به المجرور مجريحاً. أما إذا كان الجراح عامياً وجُب لا محالة استفساره<sup>(١)</sup>.  
يتبيّن من هذا أن الجرح إذا كان من عالم لا يحتاج إلى الاستفسار، ومن هذا الباب أقوال الجرح في الكتب الحديثية التي اكتفت بالإجمال.

قال ابن الصلاح: ولعائلي أن يقول: إنما يعتمد الناس في جرح الرواة، ورد حديثهم على الكتب التي صنفها أئمة الحديث في الجرح أو في الجرح والتعديل، وقلما يتعرضون فيها لبيان السبب، بل يقتصرُون على مجرد قولهم: «فلان ضعيف»، «وفلان ليس بشيء»، «ونحو ذلك، أو «هذا حديث ضعيف»، «وهذا حديث غير ثابت»، «ونحو ذلك، فاشترط بيّان السبب يفضي إلى تعطيل ذلك، وسد باب الجرح في الأغلب الأكثري».

قال - رحمة الله تعالى -: «وجوابه أن ذلك، وإن لم نعتمد في إثبات الجرح، والحكم به فقد اعتمدناه في أن توقفنا عن مثل حديث من قالوا فيه مثل ذلك، بناءً على أن ذلك أوقع عندنا فيهم ريبة قوية يوجب مثلها التوقف<sup>(٢)</sup>.  
والمحذثون لم يعتمدوا على هذه الكتب كثيراً، لأنها أثارت ريبة في

ذلك نسفه، وأما إذا تعارض الجرح والتعديل قدمنا الجرح، فإن الجراح اطلع على زيادة ما أطلع عليها العدل ولأنها:

(١) الكفاية (١٠٨-١٠٧).

(٢) مقدمة ابن صلاح (٥١).

نفوسهم، فبدأوا يدرسونها قضية قضية حتى تذهب هذه الريبة، وثبتت عدالة الراوي، فيقبل حديثه، أو تتقوى هذه الريبة بالشواهد، والقرائن الأخرى، فيرد الحديث هذا الرجل المتهم في دينه، وأخلاقه.

يقول المحافظ في مقدمة اللسان: فأما من جهل حاله ولم يعلم فيه سوى قول إمام من أنمه الحديث: إنه ضعيف، أو متروك، أو ساقط، أو لا يحتاج به، ونحو ذلك، فإن القول قوله، ولا نطالبه بتفسير ذلك، إذ لو فسرو كان غير قادر لمنعنا جهة حالة من الاحتجاج به، كيف وقد ضعف<sup>(١)</sup>.

لقد اهتم ابن حبان بمعرفة أسباب الضعف أكثر من غيره، فمن يطالع كتابه (المجروحين) يجد كلاماً مفصلاً في الضعفاء، وأسباب جرهم، إلا أنه يقع أحياناً في التناقض والتضاد في ذكر بعض الرواية مرة في الضعفاء، ومرة في الثقات، ولا أعرف له وجهاً صحيحاً، والعصمة لله ولرسوله<sup>(٢)</sup>.

واليكم بعض الأمثلة من ابن حبان في تفسير الجرح:  
بكر بن الأسود أبو عبيدة:

قال يحيى بن معين: كذاب، وقال مرة: ضعيف.

وضعفه النسائي، والدارقطني، وفي رواية عن النسائي: إنه ليس بثقة.  
وأفضل ابن حبان بقوله: كان أبو عبيدة رجلاً صالحًا، وهو من الجنس الذي ذكرت من غالب عليه التقشف حتى غفل عن تعاهد الحديث، فصار الفالب على

(١) اللسان (١٥/١٦).

(٢) انظر النماذج في «أوهام النقاد».

حديشه المضلات<sup>(١)</sup>.

٢ - سفيان بن حسين الواسطي:

كان سفيان بن حسين الواسطي أبو الحسن مولى الأمير عبدالله بن حازم السلمي صدوقا مشهورا، روى عن الزهرى واضطرب فيه.

قال أحمد: ليس بذلك في الزهرى.

وقال يحيى: ليس به بأس، وليس من كبار أصحاب الزهرى، وفي حديشه ضعف.

وعن ابن معين: ثقة في غير الزهرى، وإنما سمع منه في الموسم.

وأوضح ابن حبان عن سبب ضعفه في الزهرى فقال:

«يروي عن الزهرى المقلوبات، وإذا روى عن غيره أشبه حديشه حديث الأثبات، وذلك أن صحيفنة الزهرى اختلطت عليه، فكان يأتي بها على الوهم، فالإنصاف في أمره تنكب ما روى عن الزهرى، والاحتجاج بما روى عن غيره»<sup>(٢)</sup>

٣ - عبد الله بن صالح المصري:

وعبد الله بن صالح أبو صالح المصري الذي أخرج له البخاري كان في نفسه صدوقا، إنما وقعت المناكير في حديشه من قبل جار له.

قال ابن حبان: سمعت ابن خزيمة يقول: كان له جار بينه وبينه عداوة، فكان يضع الحديث على شيخ عبدالله بن صالح، ويكتب في قرطاس بخط يشبه خط عبدالله بن صالح، ويطرح في داره في وسط كتابه فيجد عبدالله، فيحدث به،

(١) المجرودين ١٩٦/١١

(٢) المجرودين ٣٥٨/١١

فيتوهم أنه خطه وسماعه، فمن ناحيته وقع المناكير في أخباره<sup>(١)</sup>.

#### ٤- بقية بن الوليد:

قال ابن حبان: دخلت حمص وأكثرهمي شأن بقية، فتتبعـت حديـثـه، وكتـبت النـسـخـ على الـوـجـهـ، وـتـبـعـتـ ما لـمـ أـجـدـ بـعـلـوـ من روـاـيـةـ الـقـدـمـاـ عنـهـ، فـرـأـيـتـهـ ثـقـةـ مـأـمـونـاـ، وـلـكـنـهـ كـانـ مـدـلـسـاـ، سـمـعـ منـ عـبـيـدـالـلـهـ بنـ عـمـرـ، وـشـعـبـةـ، وـمـالـكـ أحـادـيـثـ يـسـيـرـةـ مـسـتـقـيمـةـ، ثـمـ سـمـعـ عنـ أـقـوـامـ كـذـابـينـ ضـعـفـاـ، مـتـرـوـكـينـ عنـ عـبـيـدـالـلـهـ بنـ عـمـرـ وـشـعـبـةـ وـمـالـكـ مـثـلـ المـجـاشـعـ بنـ عـمـرـ، وـالـسـرـيـ بنـ عـبـدـالـحـمـيدـ، وـعـمـرـ بنـ مـوسـىـ الـشـيـعـيـ، وـأـشـبـاهـهـمـ وـأـقـوـامـ لـاـ يـعـرـفـونـ إـلـاـ بـالـكـنـىـ، فـرـوـىـ عنـ أـوـلـئـكـ الشـقـاتـ الـذـيـنـ رـآـهـ بـالـتـدـلـيـسـ مـاـ سـمـعـ مـنـ هـؤـلـاءـ الـضـعـفـاءـ، فـكـانـ يـقـولـ: قـالـ عـبـيـدـالـلـهـ بنـ عـمـرـ، عـنـ نـافـعـ، وـقـالـ: مـالـكـ عـنـ نـافـعـ كـذـاـ فـحـمـلـوـاـ عـنـ بـقـيـةـ، عـنـ عـبـيـدـالـلـهـ، وـيـقـيـةـ عـنـ مـالـكـ، وـأـسـقـطـ الـواـهـيـ بـيـنـهـماـ. فـالـتـزـقـ الـمـوـضـوعـ بـبـقـيـةـ وـتـخـلـصـ الـوـاـضـعـ مـنـ مـالـكـ، وـأـسـقـطـ الـواـهـيـ بـيـنـهـماـ. فـالـتـزـقـ الـمـوـضـوعـ بـبـقـيـةـ وـتـخـلـصـ الـوـاـضـعـ مـنـ الـوـسـطـ، إـنـاـ اـمـتـحـنـ بـقـيـةـ بـتـلـامـيـذـ لـهـ كـانـوـاـ يـسـقـطـونـ الـضـعـفـاءـ مـنـ حـدـيـثـهـ وـيـسـوـونـهـ، فـالـتـزـقـ ذـلـكـ كـلـهـ بـهـ، وـكـانـ يـعـيـيـ بنـ مـعـيـنـ حـسـنـ الرـأـيـ فـيـهـ. يـقـولـ الدـارـمـيـ: قـلـتـ لـيـحـيـيـ بنـ مـعـيـنـ: فـبـقـيـةـ بنـ الـوـلـيدـ كـيـفـ حـدـيـثـهـ؟ فـقـالـ: ثـقـةـ.

فـقـلـتـ: هـوـ أـحـبـ إـلـيـكـ أـوـمـحـمـدـ بنـ حـرـبـ؟ فـقـالـ: ثـقـةـ وـثـقـةـ<sup>(٢)</sup>.

#### ٥- أـبـانـ بنـ عـبـدـ اللـهـ الرـقـاشـيـ:

زـعـمـ يـحـيـيـ بنـ مـعـيـنـ أـنـ أـبـانـ بنـ عـبـدـالـلـهـ الرـقـاشـيـ ضـعـيفـ.

قالـ ابنـ حـبـانـ: وـهـذـاـ شـيـءـ لـاـ يـتـهـيـأـ لـيـ الـحـكـمـ بـهـ لـأـنـهـ لـاـ رـاوـيـ لـهـ إـلـاـ أـبـنـهـ

(١) المجرودين (٤٠ / ٢)

(٢) المصدر السابق (١ / ٢٠١ - ٢٠٠)

يزيد، ويزيد ليس بشيء في الحديث، فلأنه لا يجوز الاحتجاج بخبره على الأحوال كلها لأنه لا رأي له غير ابنه<sup>(١)</sup>.

هكذا نجد ابن حبان يتتبع الأخبار قبل الحكم على الرجال وبين أسباب الضعف.

### لَا يقبل الجرح في شخص أجمعوا على تعديله

إذا اجتمع أئمة النقد على تعديل شخص أو توثيقه، وخالفهم في ذلك أحد أقل منهم مرتبة، فلا ينظر إلى قوله، لأن الرجل إذا ثبتت استقامته في الدين، وحسن سيرته بين الناس، واشتهر أمره في الأعيان، فيغلب الظن على صحة روایته، وحسن درايته، وكمال مروءته، إلا أن يأتي المعارض بحججة قاطعة على سقوط عدالته، ويستند في جرمه إلى ما يستند إليه الشاهد في شهادته وهو المشاهدة ونحوها.

قال الإمام أحمد: كل رجل ثبتت عدالته، لم يقبل فيه تجريح أحد، حتى بين ذلك بأمر لا يحتمل أن يكون غير جرمه.

ولما تكلم مالك في عكرمة مولى ابن عباس، وتركه مسلم لأجل ذلك، تعقب ذلك جماعة من الأئمة، وصنفو في الذب عن عكرمة مؤلفات خاصة، منهم أبو جعفر بن جرير الطبراني، ومحمد بن نصر المروزي، وأبو عبدالله بن منده، وأبو حاتم بن حبان، وأبو عمر بن عبدالبر، وغيرهم.

ومن جملة ما قالوا في الدفاع عنه ما قاله أبو جعفر بن جرير: «لم يكن

أحد يدفع عكرمة عن التقدم في العلم بالفقه، والقرآن، وتأويله، وكثرة الرواية للأثار، وأنه كان عالماً بمولاه، وفي تقرير جلة أصحاب ابن عباس إيه، ووصفهم له بالتقدم في العلم، وأمرهم الناس بالأخذ عنه، ما بشهادة بعضهم ثبتت عدالة الإنسان، ويستحق حوز الشهادة، ومن ثبتت عدالته، لم يقبل فيه الجرح، وما تسقط العدالة بالظن، ويقول فلان ملواه: لا تكذب عليّ، وما أشبهه من القول الذي له وجوه وتصاريف ومعان غير الذي وجهه إليه أهل الغباوة، ومن لا علم له بتصاريف كلام العرب<sup>(١)</sup>.

وشدد السبكي في ترجمة أحمد بن صالح على بعض الأئمة الذين تكلموا في رجال ثبتت عدالتهم بين الناس، واشتهر أمرهم، فيقول: «لا يلتفت إلى كلام ابن أبي ذئب في مالك، وابن معين في الشافعي، والنسائي في أحمد بن صالح، لأن هؤلاً، أئمة مشهورون، صاروا الجار لهم كالآتي بخبر غريب، لواصح لتوفرت الدواعي على نقله، وكان القاطع قائماً على كذبه<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام البيهقي -رحمه الله تعالى:-

«ومن ثبتت عدالته فهو على أصل العدالة ما لم يظهر منه ريبة<sup>(٣)</sup>.

وإليكم بعض الأمثلة الأخرى لمزيد من التوضيح:

قيس بن أبي حازم قالوا فيه: كاد أن يكون صحابياً، وأخرج له أصحاب الكتب الستة، إلا أن بعض النقاد تكلموا فيه.

(١) انظر ترجمة عكرمة في مقدمة فتح الباري (٤٢٥).

(٢) طبقات الشافعية (١٢/٢).

(٣) السنن الكبرى (١٢٤/١٠).

قال الذهبي: أجمعوا على الاحتجاج به، ومن تكلم فيه فقد آذى نفسه، نسأل الله العافية، وترك الهوى، وقد قال معاوية بن صالح عن ابن معين: كان قيس أوثق من الزهري<sup>(١)</sup>.

قال الذهبي في الميزان في ترجمة حماد بن أسامة أبيأسامة: وذكر الأزدي عن سفيان الشوري بلا إسناد، قال: إني لأعجب كيف حاز حديث أبيأسامة، كان أمره بینا، كان من أسرق الناس لحديث جيد.

قال الذهبي: أبوأسامة ما أورده لشيء فيه، ولكن ليعرف أن هذا القول باطل، قد روی عنه أحمد، وعلي، وابن معين، وابن راهويه. وقال أحمد: ثقة من أعلم الناس بأمور الناس، وأخبرهم بالكونفة، وما كان أرواه عن هشام وما كان أثبته لا يكاد يخطيء، قال عبدالله مشكداة: سمعت أباأسامة يقول: كتبت بأصبعي هاتين مئة ألف حديث<sup>(٢)</sup>.

وقد علق الحافظ ابن حجر على الذهبي بعد نقل هذه القصة من الأزدي من كتابه الضعفاء عن سفيان بن وكيع بقوله: حکى الذهبي أن الأزدي قال هذا القول عن سفيان الشوري، وهذا كما ترى لم ينقله الأزدي إلا عن سفيان بن وكيع وهو به أليق، وسفيان بن وكيع ضعيف<sup>(٣)</sup>.

وكذلك اتفق النقاد على توثيق غالب بن خطاف بن أبي غيلان، وهو من رجال أصحاب الستة إلا أن ابن عدي قال: وغالب الضعف على أحاديثه بين<sup>(٤)</sup>.

(١) ميزان الاعتدال (٣٩٣/٣)

(٢) المصدر السابق (٥٨٨/١)

(٣) تهذيب التهذيب (٣/٣)

(٤) الكامل (٢٠٣٥/٦)

وأورد الذهبي عن الأعمش، عن أبي وائل، عن عبد الله حديث: شهد الله.  
وقال: وهو حديث مغضل، روى هذا الحديث عنه عمر بن المختار بصري، رواه عنه ولده.

قال: الآفة من عمر، فإنه متهم بالوضع؛ فما أنصف ابن عدي في إحضاره  
هذا الحديث في ترجمة غالب، وغالب من رجال الصحيحين وقد قال فيه أحمد:  
ثقة<sup>(١)</sup>.

وقد ضعف النسائي أحمد بن صالح، وكان سيء الرأي فيه، وقال: أخبرني  
معاوية بن صالح، قال: سألت يحيى بن معين عن أحمد بن صالح فقال: كذاب،  
يتفلسف، رأيته يخطي، (أرى أنه يخطب) في الجامع بصر.

قال الحافظ في مقدمة فتح الباري في ترجمة أحمد بن صالح: استند  
النسائي في تضعيقه إلى ما حكاه عن يحيى بن معين، وهو وهم منه، حمله على  
اعتقاده سوء رأيه فيه، فنذكر أولاً السبب الحامل على سوء رأيه فيه، ثم نذكر  
وجه وهمه في نقله ذلك عن يحيى بن معين.

قال أبو جعفر العقيلي: كان أحمد بن صالح لا يحدث أحداً حتى يسأل  
عنه، فلما أن قدم النسائي مصرجاً إليه، وقد صحب قوماً من أهل الحديث  
لا يرضاهم أحمد، فأبى أن يحدثه، فذهب النسائي، فجمع الأحاديث التي فيها  
أحمد، وشرع بشنع عليه.

ثم قال: وما ضره ذلك شيئاً، وأحمد بن صالح إمام ثقة.  
وقال ابن عدي: كان النسائي ينكر عليه أحاديث وهو من المحافظ

المشهورين بمعرفة الحديث، ثم ذكر ابن عدي الأحاديث التي أنكرها النسائي، وأجاب عنها، وليس في صحيح البخاري مع ذلك منها شيء.

وقال صالح جزرة: لم يكن بصر أحد يحفظ الحديث غير أحمد بن صالح، وكان يذاكر بحديث الزهري ويحفظه.

وقال ابن حبان: ما رواه النسائي عن يحيى بن معين في حق أحمد بن صالح فهو وهم، وذلك أن أحمد بن صالح الذي تكلم فيه ابن معين هو رجل آخر غير ابن الطبرى، وكان يقال له الأشومى وكان مشهوراً بوضع الحديث، وأما ابن الطبرى فكان يقارب ابن معين في الضبط والإتقان، انتهى.

يقول الحافظ: وهو في غاية التحرير، ويؤيد ما نقلناه أولاً عن البخاري أن يحيى بن معين وثق أحمد بن صالح بن الطبرى، فتبين أن النسائي انفرد بتضعيف أحمد بن صالح بما لا يقبل حتى قال الخليلي: اتفق الحفاظ على أن كلامه فيه تحامل، وهو كما قال، انتهى.

وأحمد بن صالح هذا هو أبو جعفر ابن الطبرى، أحد أئمة الحديث الحفاظ المتفقين الجامعين بين الفقه والحديث، أكثر عنه البخارى، وأبوداود، واعتمده الذهلى في كثير من أحاديث أهل الحجاز، وثقة أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وعلي بن المدينى، وابن نمير، والعجمى، وأبوحاتم الرازى، وأخرون<sup>(١)</sup>.

وقد ضعف يعقوب بن سفيان الفسوى، زيد بن وهب الجهنى لروايته قول عمر في حديثه: يا حذيفة! بالله أنا من المنافقين.

قال الحافظ: وهذا تعنت زائد، وما يمثل هذا تضعف الأثبات، ولا ترد

(١) هدى السارى (٣٨٦)

الأحاديث الصحيحة، فهذا صدر من عمر عند غلبة الحشو، وعدم أمن المكر،  
فلا يلتفت إلى هذه الوساوس الفاسدة في تضييف الثقات<sup>(١)</sup>.

وزيد بن وهب هذا: وثقة ابن معين، وابن خراش، وابن سعد، والعجلاني،

وَحِمْرَةُ الْأَنْعَمَةِ

وهذه الأمثلة كافية لتوضيح المقصود.

والصحيح في هذا الباب أن من ثبتت عدالته، وصحت في العلم إمامته، وعرف بالعلم عناته، لم يلتفت فيه إلى قول أحد، إلا أن يأتي في جرحته ببينة عادلة، تصح بها جرحته على طريق الشهادات.

**العمدة في الجرج هو أقوال النقاد الأوائل**

لا يلتفت إلى أقوال المتأخرین في الرواة الذين وجد فيهم توثيق الأئمة السابقین. وذلك لقرب عهدهم بهم، ولأنهم كانوا أدری بمویاتهم. مثل أبان بن صالح بن عمیر فقد وثقه ابن معین، وأبو زرعة، وأبو حاتم، وبیعقوب بن شيبة، والعبّالی، وقال فيه النسائی: ليس به بأس.

ولكن ضعفه ابن عبد البر، وابن حزم.  
قال الحافظ: «وهذه غفلة منها، وخطأ تواردا عليه، فلم يضعف أبناه هذا أحد قبلهما، وبكفي فيه قول ابن معين ومن تقدم معه<sup>(٢)</sup>».

(٤٤) هدى السارى (١)

(٢) انظر تهذيب التهذيب (٩٤/٩٥)

## منهجان متقابلان في التوثيق والتجريح

وللأئمة الأفاضل من النقاد منهجان في التوثيق والتجريح: منهج المتشددين، ومنهج المتساهلين، فقد اشتهر بعض النقاد بالتشديد كما اشتهر الآخرون بالتساهل، ولكن لهذا دأبهم في جميع الأحوال؟ أم تساهلوا في وقت وتشددوا في وقت آخر، فالذي يظهر لي أن بعض هؤلاء اختار مسلكاً يكاد لا ينعرف عنه، بينما غيره له ظروف وملابسات فيتساهل في حين ويتشدد في حين آخر.

وللإمامين الحافظين الذهبي والعسقلاني رأي واجتهاد في مثل هؤلاء الرواة، وقولهما عمدتاً في الغالب من جا، بعدهم إلا أصحاب الأهواء فيخالفونهما إذا خالفاً مذهبهم، ويوافقونهما إذا وافقاً مذهبهم، ونجدهما كثيراً عند المتأخرین والمعاصرین من مقلدی المذاهب.

والحق في اجتهادهما أن يتجرد الإنسان للبحث العلمي فيقبل منها ما كان مبنياً على القواعد الأصولية، ويرد عليهما ماخالف ذلك بغض النظر عن هواه.

وبعد هذا التمهيد إليكم بعض الأمثلة للمتشددين فمن هؤلاء الإمام الحافظ المجتهد ابن حزم رحمة الله تعالى (ت ٤٥٦هـ) فقد ضعف رحمة الله تعالى خلقاً كثيراً من الثقات منهم:

١- سعيد بن أبي هلال. وهو ثقة معروف وحديثه في الكتب الستة وغيرها ووثقه الأئمة.

٢- وخثيم بن عراك بن مالك الغفاري المدنى قال فيه ابن حزم: "لاتجوز الرواية عنه".

وابن عراك هذا وثقة الأئمة وأخرج له الشيخان.

- ٣- مروان بن محمد الطاطري الدمشقي، وقد وثقه جماعة من النقاد منهم أبو حاتم وأحمد وغيرهما. وأخرج له مسلم في صحيحه<sup>(١)</sup>.
- ٤- وأسد بن موسى: الذي يقال له أسد السنة، قال فيه ابن حزم في كتاب الصيد<sup>(٢)</sup>، إن أسد بن موسى منكر الحديث، وقال أيضاً: ضعيف.
- قال الذهبي في الميزان: <sup>(٣)</sup> " قال النسائي: ثقة، لو لم يصنف كان خيراً له. وقال البخاري: هو مشهور الحديث. وقد استشهد به البخاري، واحتج به النسائي وأبوداود، وما علمنا به بأساً إلا أن ابن حزم ذكره في كتاب الصيد فقال: منكر الحديث . وقال أيضاً، ضعيف، ثم قال: وهذا تضليل مردود. قال أبوسعيد بن يونس في الغرباء: حدث بأحاديث منكرة وهو ثقة قال: فأحسب الآفة من غيره، انتهى".

وقال الشيخ تقى الدين في الإمام: إن أساً ثقة، ولم أر في شيء من كتب الضعفاء له ذكراً ، وقد شرط ابن عدي أن يذكر في كتابه كل من تكلم فيه وذكر جماعة من الأكابر والحفاظ ولم يذكر أساً ، وهذا يقتضي توثيقه، ونقل ابنقطان توثيقه عن البزار وعن أبي الحسن الكوفي، ولعل ابن حزم وقف على قول ابن يونس في تاريخه " وأسد بن موسى حدث بأحاديث منكرة، وكان ثقة، وأحسب الآفة من غيره " فإن كان أخذ كلامه من هذا فليس بجيد لأن من يقال فيه ( منكر الحديث ) ليس كمن يقال فيه ( روى أحاديث منكرة ). لأن منكر الحديث

(١) ميزان الاعتدال (٤/٩٣)

(٢) المحتلى (٨/٣٦٨)

(٣) الميزان (١/٧٠)

وصف في الرجل يستحق به الترك لحديثه، والعبارة الأخرى تقتضي أنه وقع له أحياناً لادائناً، وقد قال أحمد بن حنبل: في محمد بن إبراهيم التيمي: يروي أحاديث منكرة، واتفق عليه البخاري ومسلم، وإليه المرجع في حديث "إنا الأعمال بالنیات" وكذلك قال في زيد بن أبي أنيسة في بعض حديثه نكارة، وهو من احتاج به البخاري ومسلم، وهما العمدة في ذلك وقد حكم ابن يونس بأنه ثقة، وكيف يكون ثقة ولا يحتاج به، انتهى<sup>(١)</sup>.

٥- وقال عن الإمام الترمذى صاحب الجامع في كتاب الإيصال: إنه مجهول<sup>(٢)</sup> وقد اعتذر عنه الذهبي، فقال: إنه ما عرفه ولا درى بوجود الجامع ولا العلل اللذين له.

ولم يوافق الحافظ ابن حجر على تعليم الذهبي فقال: ولا يقولن قائل لعله ماعرف الترمذى ولا اطلع على حفظه ولا على تصانيفه، فإن هذا الرجل قد أطلق هذه العبارة في خلق من المشهورين من الثقات الحفاظ كأبي القاسم البغوي، وإسماعيل بن محمد الصفار، وأبي القاسم الأصم وغيرهم.

والعجب أن الحافظ ابن الفرضي ذكره في كتابه (المؤتلف والمختلف) ونبه على قدره فكيف فات ابن حزم الوقوف عليه<sup>(٣)</sup>.

٦- وإسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق السبعيني الكوفي، أحد الأعلام، وقد كان أحمد يعجب من حفظه، وقال: كان ثيناً.

(١) نقلًا من إعلام أهل العصر بأحكام ركعتي الفجر (٢٤٣ - ٢٤٤).

(٢) ميزان الاعتلال (١٧٨/٣).

(٣) تهذيب التهذيب (٣٨٨/٩).

ضعفه ابن المديني وابن حزم، وكان يحيى القطان لا يروي عنه.

قال الذهبي: إسرائيل اعتمد البخاري ومسلم في الأصول وهو في الثبت كالأسطوانة فلا يلتفت إلى تضليل من ضعف<sup>(١)</sup>.

ومن هؤلاء المتشددين أبوالفتح الأزدي (ت ٣٧٤هـ)

فإنه أيضاً ضعف كثيراً من الثقات منهم:

١- أبان بن إسحاق المداني ، قال: إنه متزوك .

وقد وثقه أحمد والعلجي.

وقال فيه ابن معين: ليس به يأس.

وانتقد الذهبي الأزدي بقوله:

"وله مصنف كبير إلى الغاية في المجرورين، جمع فأوعى، وجرح خلقاً

بنفسه لم يسبق أحد إلى التكلم فيه<sup>(٢)</sup>.

٢- السري بن يحيى بن إياس قال: حدشه منكر، ووثقه أحمد، وأبوحاتم، وأبوزرعة، وابن معين، والنمساني، وأخرون .

قال الذهبي: فآذى أبوالفتح نفسه.

وقد وقف أبو عمر بن عبد البر على قوله فغضبه وكتب بيازاته: السري بن

يحيى أوثق من مؤلف الكتاب مائة مرة، يعني الأزدي<sup>(٣)</sup>.

(١) ميزان الاعتدال (٢٠٩/١)

(٢) المصدر السابق (٥/١)

(٣) ميزان الاعتدال (١١٨/٢)

٣- وبهز بن أسد العمّي أبو الأسد البصري أحد الأئمّات في الرواية، قال  
أحمد: إلّي المتهى في التثبّت.  
وثقه ابن معين وأبو حاتم، وابن سعد، والعبّالي. وقال يحيى القطان لعبد  
الرحمن بن بشر: عليك بهز بن أسد في حديث شعبة فإنه صدوق ثقة.  
قال الحافظ: وشدّ الأزدي فذكره في الضعفاء، وقال: إنه كان يتعامل على  
علي.

قلت: (أبي ابن حجر) اعتمد الأئمّة ولا يعتمد على الأزدي<sup>(١)</sup>.

وفي الميزان: كان يتعامل على عثمان، والعهدة عليه<sup>(٢)</sup>.

٤- وتوبة بن أبي الأسد العنبرى أبو المودع البصري من صفار التابعين،  
وثقه ابن معين وأبو حاتم والنسيانى.  
وشدّ أبو الفتح الأزدي، فقال: منكر الحديث<sup>(٣)</sup>.

ومن هؤلاء المتشدّدين أبو جعفر العقيلي المكي (ت ٣٢٣هـ) فإنه مسرف  
جداً في تضييف الثقات بمجرد أن تقف على هفوة صدرت عن الراوي، ولم يرض  
عنه الحفاظ، مثل: الذهبي وابن حجر وغيرهما، وقد شدد الذهبي على العقيلي  
في ترجمة عليّ بن المديني في الميزان فقال:

"أفعالك عقل ياعقيلي؟ أتدرى فيمن تتكلّم، وإنما تبعناك في ذكر هذا  
النمط لنذهب عنهم، ولنزيّف ما قبل فيهم، كأنك لا تدرى أن كل واحد من هؤلاء

(١) هدى الساري (٣٩٣)

(٢) ميزان الاعتدال (٣٥٣/١)

(٣) هدى الساري (٣٩٤)

أوثق منك بطبقات، بل أوثق من ثقات كثير لم توردهم في كتابك، فهذا مما لا يرتاب فيه محدث، وأنا أشتتني أن تعرفني: من هو الشقة الذي ماغلط ولا انفرد بما لا يتبع عليه؟ " وإليكم بعض النماذج من صنيع العقيلي في كتابه الضعفاء .

١- حرمي بن عمارة بن أبي حفصة.

ذكره العقيلي في الضعفاء (٢٧٠/١)

وقد أخرج له الشيخان. وقال أحمد وابن معين : صدوق.

قال الذهبي: وذكره العقيلي في الضعفاء فأساء. الميزان (٤٧٤/١).

٢- عمارة بن غزية.

ذكره العقيلي في الضعفاء (٣١٥/٣)

وأخرج له مسلم والبخاري معلقاً.

ووثقه أبوذرعة وابن سعد وأحمد.

وقال النسائي : ليس به بأس.

وقال ابن معين: صدوق صالح.

ونقل العقيلي في كتابه عن سفيان بن عيينة قوله: " جالست عمارة بن غزية كم مرة فلم أحفظ عنه شيئاً ".

قال الذهبي: وذكره العقيلي في كتاب الضعفاء وما قال فيه شيئاً يلينه أبداً سوى قول ابن عيينة. ثم ذكر قوله، ثم قال: " فهذا تغفل من العقيلي، إذ ظن أن هذه العبارة تلبيين لا ، والله " الميزان (١٧٨/٣).

٣- ثور بن يزيد الكلاعي الحمصي.

ذكره العقيلي في الضعفاء (١٧٨/١)

وقد وثقه ابن معين وأخرج له البخاري ومسلم.

٤- جعفر بن سليمان الضبي.

ذكره العقيلي في الضعفاء (١٨٨/١)

وأخرج له مسلم وكان رجلاً صالحًا زاهداً.

هذا قليل من كثير ضعفهم العقيلي.

وقد قال الخطيب:

"ما احتاج البخاري ومسلم به من جماعة علم الطعن فيهم من غيرهم محمول على أنه لم يثبت الطعن المؤثر مفسر السبب".

وقال الحافظ في مقدمة الفتح:

"ينبغي لكل منصف أن يعلم أن تخریج صاحب الصحيح لأى راوٍ كان مقتضٍ لعدالته عنده، وصحة ضبطه، وعدم غفلته".

وأضيف هنا:

وهذا فيما يختص من رواية الشيختين أحاديث هذا الراوي فإنما قد انتقيا من مروياته التي أصاب فيها، عرفاً ذلك بالتابعات والشواهد والقرائن.

وأما أحاديث هذا الراوي في خارج الصحيحين فيحكم عليها حسب قواعد المجرح والتعديل.

ومن هؤلاء المتشددين الحافظ ابن عبدالبر (ت ٤٦٣هـ)

لقد وقع أيضاً من هذا الحافظ الكبير بعض هفوات في الثقات ولم يكن ذلك من دأبه.

قال في التمهيد في ترجمة يحيى بن سعيد في الكلام على حديث البياضي في النهي عن الجهر بالقرآن بالليل "رواه خالد الطحان، عن مطرف، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن علي، نحوه، وقال: تفرد به خالد وهو ضعيف وإنسانده كله ليس مما يحتاج به" انتهى.

قال الحافظ: وهي مجازة ضعيفة فإن الكل ثقات إلا الحارث، فليس فيهم من لا يحتاج به غيره، انتهى.

وقد وثق النقاد خالد الطحان وهو: ابن عبدالله بن عبد الرحمن بن يزيد الطحان.

قال أحمد: ثقة صالح في دينه وهو أحب إلينا من هشيم.  
وقال ابن سعد وأبوزرعة والنسيائي: ثقة.

وقال أبو حاتم: ثقة صحيح الحديث، وقد أخرج له أصحاب الكتب الستة<sup>(١)</sup>. فلا يلتفت إلى قول الحافظ ابن عبد البر.

ومن هؤلاء المتشددين الحافظ ابن حبان (٤٥٤هـ)

كان ابن حبان على إمامته وجلاة قدره بين الإفراط والتغريب، إنه اتخذ مذهبًا خاصًا مخالفًا للجمهور وهو توثيق كل من لم يعرف فيه جرح ثم يشدد في جرح بعض الرواية باتفاق الأسباب فقد قال عن سويد بن عمرو: كان يقلب الأسانيد ويوضع على الأسانيد الصاحب المتون الواهية.

---

(١) تهذيب التهذيب (٣/١٠٠)

قال الذهبي: هذا إسراف واجتراء من ابن حبان<sup>(١)</sup>. وقد وثقه ابن معين وغيره، وأخرج له مسلم في صحيحه.

وقال ابن حبان عن محمد بن الفضل السدوسي أبو نعيم عارم، وهو من شيوخ البخاري وأبي زرعة: اختلط في آخر عمره وتغير حتى كان لا يدرى ما يحدث به، فوقع في حديثه المناكير الكثيرة فيجب التنکب عن حديثه فيما رواه التأخرون فإذا لم يعلم هذا من ترك الكل ولا يحتاج بشيء منها، انتهى كلامه.

وقال الدارقطني: تغير بأخره وما ظهر له بعد اختلاطه الحديث منكر وهو ثقة. انتهى.

قال الذهبي: هذا قول حافظ العصر الذي لم يأت بعد النسائي مثله، فأين هذا القول من قول ابن حبان الخساف المشهور في عارم؟ ولم يقدر ابن حبان أن يسوق له حديثاً منكراً فأين مازعم<sup>(٢)</sup>.

وهذه النماذج لبعض المتشددين. وقد غضب الذهبي على المحاكم عند ما قال: أجمعت الأمة على أن القتيبة كذاب (وهو عبد الله بن مسلم بن قتيبة)

قال رحمة الله تعالى:

هذه مجازفة قبيحة وكلام من لم يخف الله<sup>(٣)</sup>. فلا يفترن من يقف على أقوالهم بل عليه أن يبحث في كتب الرجال والتراث ويقارن بين أقوال النقاد

(١) ميزان الاعتدال (٢/٢٥٣)

(٢) المصدر السابق (٤/٨)

(٣) ميزان الاعتدال (٢/٣٥)

ويختار ما يكون أقرب إلى الصواب.

قال الذهبي: قسم منهم متعنت في التوثيق، متثبت في التعديل يغمز  
الراوي بالغلطتين والثلاث، هذا إذا وثق شخصاً فعرض على قوله بنواجذك، وقسّك  
بتوثيقه، وإذا ضعف رجالاً فانظر هل وافقه غيره على تضعيفه، فإن وافقه ولم  
يوثق ذلك الرجل أحد من الخذاق فهو ضعيف، وإن وثقه أحد فهذا هو الذي قالوا:  
لا يقبل فيه الجرح إلا مفسراً يعني لا يكفي فيه قول ابن معين مثلاً: هو ضعيف  
من غير بيان سبب ضعفه، ثم يجيء البخاري وغيره يوثقه، ومثل هذا يختلف في  
تصحيح حديثه وتضعيفه، ثم قال: لم يجمع اثنان، أي من طبقة واحدة، من  
علماء هذا الشأن قط على توثيق ضعيف ولا على تضعيف ثقة انتهى<sup>(١)</sup>.

أي إن ضعف أحد من المتشددين الشقة فهناك من وثقه، وكذلك إن وثق  
أحد من المتساهلين الضعف فهناك من ضعفه وهذا هو الحق، لأن علم الرجال  
اجتهادي، فإن جميع النقاد لم يتتفقوا على توثيق ضعيف، ولا تضعيف ثقة، إلا  
أن هذه الهاهوات التي صدرت عن هؤلاء المؤلفين الأفاضل، والأئمة الأمائل لاتحاط  
عن قدرهم في الجرح والتعديل، ويجب أن يكون الباحث منصفاً معهم في كل نقد  
يوجهه إليهم، بعيداً عن الأهواء والتزعيات الشخصية والوراثية - وتأثيرهما في  
الحكم على الرجال، والله يعصمنا من الزلل والضلال.

---

(١) الإعلان والتبيين للسخاوي (١٦٧-١٦٨)

## المتساهلون في التوثيق

بمقابلة الأئمة المتشددين ظهر بعض الأئمة المتساهلين في توثيق الضعفاء، ومن هؤلاء الإمام أبو عيسى الترمذى صاحب السنن وكتاب العلل.

فبانه مع جلاله قدره، وإماماته في الحديث تساهل في تصحيح بعض الأحاديث، ومن يطالع كتابه الجامع يقف على عدة مواضع صحيحة فيها أحاديث ضعاف.

وأذكر هنا بعض الأشخاص الذين صحيحة الترمذى أحاديثهم مع ضعف فيهم.

منهم: عمرو بن جابر الخضرمي أبو زرعة المصري، قال أحمدر: بلغني أن عمرو بن جابر كان يكذب. وقال روى عن جابر أحاديث مناكير. وقال الجوزجاني: غير ثقة، على جهيل وحمق.

وقال النسائي: ليس بشقة.

وقال أبو حاتم: صالح الحديث عنده نحو عشرين حديثاً.

وقال ابن حبان: لا يحتاج بخبره.

وقال الأزدي: كذاب.

وقال ابن عدي: يروي مناكير وبعضاً منها مشاهير إلا أنه في جملة الضعفاء، ومن جملة الشيعة، وكان الناس يذمونه من الوجهين، من قوله في علي، ومن ضعفه في رواياته. ومع ذلك فإن الترمذى صحيحة حديثه.

ومنهم: كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف المزنى.

قال ابن معين: ليس بشيء.

وقال الشافعي وأبوداود: ركن من أركان الكذب.

قال الدارقطني: متروك.

وقال أبوحاتم: ليس بالمتين.

وقال النسائي: ليس بثقة.

وأما الترمذى فروى حديثه "الصلح جائز بين المسلمين" وصححه.

ومنهم: محمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمданى الكوفى.

قال ابن معين: لم يكن بثقة، وقال مرة: كان يكذب.

وقال أحمد: ما أراه يساوى شيئاً.

وقال النسائي: متروك.

وقال أبوداود: ضعيف، وقال مرة: كذاب.

ومع ذلك فقد حسن الترمذى حديث ابن عباس: دخل قبرًا ليلاً، فأسج لـه  
ومسألتني أعطيته أفضـل ما أعطـي السائـلين.

وكذلك حسن الترمذى حديث ابن عباس: دخل قبرًا ليلاً، فأسج له  
مراراً مع وجود الضعفاء فيه، ففيه الحاجاج بن أرطاة مدلـس ولم يذكر سـاعـاـ،  
ومنهاـل بن خـلـيـفـة ضـعـفـه اـبـنـ مـعـيـنـ وـقـالـ الـبـخـارـيـ: فـيـهـ نـظـرـ.

هـذـاـ بـعـضـ الـأـمـثـلـةـ لـتـسـاهـلـ التـرـمـذـىـ، وـلـذـاـ قـالـ الـعـلـمـاءـ: لـاـ تـغـتـرـنـ بـتـحسـينـ  
الـترـمـذـىـ، وـيـكـوـنـ هـذـاـ إـذـاـ تـفـرـدـ بـالـتـصـحـيـحـ وـالتـحـسـيـنـ، وـأـمـاـ إـذـاـ وـاقـعـهـ فـيـ ذـلـكـ  
غـيـرـهـ مـنـ أـنـمـةـ الـحـدـيـثـ فـيـكـونـ لـلـعـلـمـاءـ فـيـهـ مـوـقـعـ آـخـرـ.

واعتذر بعض الكتاب عن الترمذى بقوله: إن نسخ الترمذى تختلف كثيراً في قوله "هذا حديث حسن" أو "حسن صحيح" وفي هذا الاختلاف قد يكون الحكم في بعض النسخ سليماً لامطعن فيه وفي بعضها يكون غير سليم لما فيه من زيادة وصف ترتفع بالحديث عن رتبته<sup>(١)</sup>.

ولمزيد من التوضيح إليكم بعض هذه الأمثلة:

قال الترمذى: حدثنا قتيبة، حدثنا محمد بن ربيعة عن أبي الحسن العسقلانى عن أبي جعفر بن محمد بن ركانة عن أبيه: أن ركانة صارع النبي ﷺ فصرعه النبي ﷺ، قال ركانة سمعت رسول الله ﷺ يقول: إن فرق ما بيننا وبين المشركين العصائم على القلاس.

وقع في نسخة شرح ابن العربي على الترمذى. الحكم على الحديث بقوله: هذا حديث حسن غريب، وإسناده ليس بقائم، ولا نعرف أبا الحسن العسقلانى ولا ابن ركانة.

وهذا الحكم جعل الناس في إشكال، كيف يحكم الترمذى على الحديث بالحسن وفي نفس الوقت يقول: ليس إسناده بالقائم وفي الإسناد رجالان مجهولان والحسن لا يكون رجاله مجهولين؟

فللذا رجعنا إلى نسخة شرح المباركفوري على الترمذى فوجدنا فيها "هذا حديث غريب وإسناده ليس بقائم ... وهذا الحكم مطابق تماماً لقوله: إسناده ليس بقائم، لوجود رجال مجهولين. فأبا الحسن العسقلانى قال فيه الحافظ في التقريب: مجهول. وأبوجعفر بن محمد بن ركانة قال فيه أيضاً في التقريب: مجهول.

---

(١) انظر الإمام الترمذى، والموازنة بين جامعه وبين الصحيحين (٢٦٨).

فالخطأ في هذا ليس من الترمذى بل من النسخ.

والمثال الثاني: قال الترمذى: حدثنا محمود بن غيلان، أخبرنا وكيع، أخبرنا سفيان، عن الأسود بن قيس عن ثعلبة بن عباد، عن سمرة بن جندب قال: صلى لنا رسول الله ﷺ فـي كسوف لـأنـسـعـ له صـوـتاـ.

ففي نسخة المباركفورى قال الترمذى: " حديث سمرة بن جندب حديث حسن صحيح غريب.

وبناء على تصحيح الترمذى ذكر الشيخ المباركفورى علة هذا الحديث فقال: قال الحافظ في التلخيص: وأعله ابن حزم بجهالة ثعلبة بن عباد راويه عن سمرة بن جندب، وقال ابن المدينى إنه مجهول، وقد ذكره ابن حبان في الثقات مع أنه لا راوي له إلا الأسود بن قيس<sup>(١)</sup>.

ولاشك أن تصحيح الترمذى لحديث سمرة بن جندب مع وجود ثعلبة بن عباد فيه تساهل منه. إلا أن النسخ الأخرى مثل شرح ابن العربي وغيرها لم يذكر فيها تصحيح الترمذى بل ذكر فيها التحسين، وهذا يكون أقرب إلى الصواب. ولاريب أن هذا الاختلاف في بعض النسخ للترمذى يخفف الطعن الموجه إليه، إلا أنه لا يزيله نهائياً.

وقد بذل الشيخ أحمد شاكر مجهوداً طيباً في جمع نسخ الترمذى من الشرق والغرب ومقارنته بعضها ببعض وأشار في كثير من الموضع في شرحه على الترمذى إلى اختلاف النسخ في حكم الترمذى على الحديث. وقد ينشأ التساهل عند الترمذى لأجل اختلافه في الحكم على الرجال وفق منهجه. ومن يطالع كتب

(١) تحفة الأحوذى (١٤٦/٣)

الجرح والتعديل، يجد كثيراً من الاختلافات بين العلماء في رواة الحديث. وهذا راجع إلى ميلهم من حيث التشدد والاعتدال، واتجاههم في المشارب والمذاهب الفكرية والنظيرية، وأطلاعهم على أحوال الرجال من حيث الجرح والتعديل، ومنهجهم من حيث الاستقراء والسبير والمقارنة، والموازنة بين الروايات المختلفة، ثم اجتهادهم في البحث والتدقيق والتنقيح وما إلى ذلك.

والترمذني نفسه يشير إلى بعض هذه النقاط في آخر كتابه العلل<sup>(١)</sup> وهذا

نصه:

قال أبو عيسى: وقد اختلف الأئمة من أهل العلم في تضييف الرجال، كما اختلفوا في سوى ذلك من العلم، ذكر عن شعبة أنه ضعف أبا النمير المكي، وعبدالملك بن أبي سليمان، وحكيم بن جبير، وترك الرواية عنهم، ثم حدث شعبة عنمن هو دون هؤلاء في الحفظ، والعدالة: حدث عن جابر المغфи، وإبراهيم بن مسلم الهجري، ومحمد بن عبيدة الله العرمي، وغير واحد من يضعون في الحديث.

قال أبو عيسى: حدثنا محمد بن عمرو بن نبهان بن صفوان البصري، حدثنا أمية بن خالد، قال: قلت لشعبة: تدع عبد الله بن أبي سليمان وتحدث عن محمد بن عبيدة الله العرمي؟ قال: نعم. انتهى.

ومهما كانت الأسباب فالمنهج الذي اختاره الترمذني إنما هو منهج المتساهلين، ولذا ذكره الذهبي في مقدمة كتابه "ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل" في القسم الثاني الخاص بالمتساهلين فيكون حكمه على الرجال وفق منهجه الذي اختاره لنفسه، وكل مجتهد مأجور وكيف لا؟ ألم تر اختلاف العلماء

في هذا الفن، والله أعلم.

ومن هؤلاء المتساهلين: الإمام أبو عبدالله الحكم صاحب كتاب المستدرك فإنه رحمه الله تعالى قد صلح كثيراً من الأحاديث وهي واهية، وقد تتبعه الإمام الذهبي في كثير من الأماكن وهاه هذه الأحاديث، ومن أمثلة ذلك أنه صلح أحاديث عمر بن حمزة بن عبد الله بن عمر بن الخطاب العدوي المدني.

وقال فيه أحمد: أحاديثه مناكير.

وقال ابن معين: عمر بن حمزة أضعف من عمر بن محمد بن زيد.

وقال النسائي: ضعيف.

إلا أن الحكم أخرج أحاديثه، وقال: كلها مستقيمة.

وأحياناً يقع الحكم في التناقض، فقد حكم في حفص بن عمر بن أبي العطاف السهمي بأن عنده مناكير، ثم غفل عن هذا فأخذ حديثه في أول كتاب الفرائض<sup>(١)</sup> فقال: حدثنا أبو بكر أحمد بن إسحاق، حدثنا بشر بن موسى الأستاذ، حدثنا إسماعيل بن أبي أويس، حدثني حفص بن عمر بن أبي العطاف مولىبني سهم، عن أبي الزناد، عن الأعرج، قال: قال رسول الله ﷺ: "يا أبا هريرة تعلموا الفرائض وعلموه فإنه نصف العلم، وإنه ينسى، وهو أول ما يتزع من أمتي" ، قال الذهبي في تلخيص المستدرك: حفص واه برة.

وأخرجه أيضاً ابن ماجه، وحفص هذا رماه بالكذب.

وقال البخاري: منكر الحديث.

وقال أبو حاتم: منكر الحديث.

وقال ابن حبان: لا يجوز الاحتجاج به.

وقال النسائي: ضعيف.

والذي يظهر من مراجعة المستدرك أن الحاكم كتب كتابه هذا في آخر عمره لما ضعفت ذاكرته، واضمحلت قواه، ففي الجزء الثالث ص ١٥٦ من المستدرك نجد الرواية يقول: "حدثنا الحاكم الفاضل أبو عبدالله محمد بن عبد الله إملاء غرة ذي القعدة سنة اثنين وأربعين ...". ويدل هذا أنه لما أكمل إملاء نصف الكتاب بلغ من العمر اثنين وسبعين سنة وتوفي بعده بعامين، كما يبدو أيضاً أن الحاكم كان حريصاً على إكمال كتابه في آخر حياته، فبدأ يسرع في الإملاء لشدة الحاجة إليه، وقد بين سبب تأليفه في مقدمة كتابه، وهذا نصه: "ولم يحکما (أي البخاري ومسلم) ولا واحد منهما أنه لم يصح من الحديث غير ما أخرجه، وقد تبع في عصرنا هذا جماعة من المبتدعين يشتمون برواية الآثار، بأن جميع ما يصح عندهم من الحديث لا يبلغ عشرة آلاف حديث، وهذه الأسانيد المجموعة المشتملة على ألف جزء أو أقل أو أكثر منه كلها سقية غير صحيحة".

ثم قال: "وقد سألني جماعة من أعيان أهل العلم بهذه المدينة وغيرها أن أجمع كتاباً يشتمل على الأحاديث المروية بأسانيدها يحتاج محمد بن إسماعيل ومسلم بن الحجاج بمنزلتها، إذ لا سبيل إلى إخراج مالاعلة له، فإنهم رحهم الله لم يدعيا ذلك لأنفسهما" انتهى.

فالقصد الذي توجه إليه الحاكم لأجل تأليف هذا الكتاب كان نبيلاً، وغاية في الأهمية، فلم يشاً أن يموت قبل أن يحقق أمنية الأمة. فبدأ يملأ بعد كل ثلاثة أشهر جزءاً من مجموعاته ويخرجه للناس، إلى أن أدرك بأنه لا يستطيع أن يكمل المستدرك على هذا النمط فبدأ يسرع في الإملاء، ومن هنا وقع له بعض الالتباس

والأوهام.

قال الحافظ: " وقد ذكر جماعة في كتاب الضعفاء له، وقطع بترك الرواية عنهم، ومنع من الاحتجاج بهم، ثم أخرج أحاديث بعضهم في مستدركه وصححها<sup>(١)</sup> .

وقد جزم كثير من الكتاب منهم السخاوي أن تساهله في قدر الخمس الأول فيه قليل جداً بالنسبة لباقيه<sup>(٢)</sup> .

وقد علل بعض العلماء أنه كان مشغولاً بتصانيف أخرى فلم يستطع أن يوجه جل اهتمامه إلى المستدرك فحصل له بعض التسامح والتساهل.

ومهما كانت الأسباب فإن الحاكم لم يوف بالشروط التي قطع على نفسه فإن الشيفين أخرجا حديث رجل بعد البحث والنظر والتدبر، والسبير، وبعد غلبة الظن، بعدم وجود علة قادحة، ولم يلتفت الحاكم إلى هذا فأخرج ما كان رجاله مثل رجالهما وإن لم يغلب الظن على صحته.

يقول الحافظ: ووراء ذلك كله فإنه يروي بإسناد ملتقى من رجالهما كسماع عن عكرمة عن ابن عباس، فسماك على شرط مسلم، وعكرمة انفرد به البخاري. والحق أن هذا ليس على شرط واحد منها، وأدق من هذا: أن يروي عن أناس مخصوصين من غير حديث الذين ضعوا فيهم، فيجيء، عنهم حديث من طريق من ضعوا فيه ب الرجال كلهم من الكتابين أو أحدهما، فنسبته أنه على شرط من خرج له غلط كأن يقال هشيم عن الزهرى، كل من هشيم والزهرى أخرجا له فهو على

---

(١) لسان الميزان (٥/٢٢٣)

(٢) فتح المغيث (١/٣٦)

شرطهما فيقال: بل ليس على شرط واحد منهما، لأنهما إنما أخرجاه عن هشيم من غير حديث الزهري، فإنه ضعف فيه، لأنه كان دخل إليه فأخذ عنه عشرين حديثاً، فلقيه صاحب له وهو راجع، فسألته رؤيتها، وكان ثم ربع شديدة فذهبت بالأوراق من يد الرجل، فصار هشيم يحدث بما علق منها بذهنه، ولم يكن أتقن حفظاً، فوهم في أشياء منها، وضعف في الزهري بسببها، وكذا همام ضعيف في ابن جرير، مع أنه كلاً منها أخرجاه له، لكن لم يخرجاه له عن ابن جرير شيئاً، فعلى من يعزى إلى شرطهما، أو شرط واحد منهما، أن يسوق ذلك السندي بنسق رواية من نسب إلى شرطه، ولو في موضع من كتابه، وكذا قال ابن الصلاح في شرح مسلم: من حكم لشخص بمجرد رواية مسلم عنه في صحيحه بأنه من شرط الصحيح فقد غفل وأخطأ، بل ذلك متوقف على النظر في كيفية رواية مسلم عنه وعلى أي وجه اعتمد<sup>(١)</sup>. انتهى كلامه.

وفي بيان شاف لأوهام الحاكم وغيره من يستدرك على الصحيحين.

وقد جزم الذهبي - وهو متخصص في المستدرك - : " ولا ريب أن في المستدرك أحاديث كثيرة ليست على شرط الصحة بل فيه أحاديث موضوعة، شأن المستدرك ياخرجها فيه"<sup>(٢)</sup>.

وقال الشيخ اللكتوني: وفي "طبقات الشافعية" لتقى الدين ابن شهبة قال الذهبي: في "المستدرك" جملة وافرة على شرطهما، وجملة وافرة على شرط أحدهما، ومجموع ذلك نحو نصف الكتاب، وفيه نحو الربع مما صح سنته، وفيه بعض الشيء متعللاً، وما يقى مناكير وواهيات، لاتصح، وفي ذلك بعض

(١) الباعث الحديث (٢٦)

(٢) تذكرة المخاطر (٣/٤٢)

م الموضوعات، وقد أعلمت عليها لما اختصرته، انتهى<sup>(١)</sup>.

ولذا تعقبه الذهبي في مواضع كثيرة من المستدرك وبين ما ليس على شرط الشيدين أو أحدهما وكذلك ما كان من قبل الموضوعات<sup>(٢)</sup>.

ونتيجة لتشدد المتشددين وتسامح المتسامحين نشأ التوفيق في قبول أقوال الأئمة في كثير من الرجال ، بل ربما رد كلام كل من المعدل والجراح مع جلالته وإمامته ونقده وديانته كما قال السخاوي في فتح المغيث.

فلم يقبل أحد قول الشافعى في إبراهيم بن أبي يحيى بأنه ثقة، كما لم يقبلوا أيضاً قول النسائي في أحمد بن صالح أبي جعفر المصري بأنه ليس بثقة.

بل يقع الناقد أحياناً في الإفراط والتفريط: فشبعة بن الحجاج يعتبر من الطبقة الأولى من نقاد الحديث إلا أنه وقع في الإفراط والتفريط في نقد بعض الرجال، فقد كان شديداً على أبى عياش: ولينا على جابر الجعفى، فهذا شيء، مهم يجب على طالب العلم مراعاة ذلك في نقد الحديث.

## علم الرجال صبئى على أساس وقواعد مدرورة

واعلم أن أحوال الرجال على ثلاثة أضرب. الضريان قد لا يختلف فيما أحد وهما أن يكون الرجل من كثرت مجالسته وملازمته وهو مع ذلك متصرف بالصدق والأمانة والحفظ والإتقان فلا يكاد أن يخبرك بشيء إلا ويخبر أهل الشقة والعدالة عن ذلك المعنى، والضرب الثاني من قلت مجالسته وكثير غلطه مع قلة

(١) الأجرية الفاضلة على الأسئلة العشرة الكاملة (٨٣)

(٢) راجع المستدرك على سبيل المثال (١١/٤٣٤ و ٢٤٣٤/٢ و ٣١٥، ٦١٧، ١٢٦، ١٢٩، ١٥٣)

صدقه وعدم موافقته بالأخرين وقد يتبع من حاله العمد والغلط. فهذا الضربان من الناس لا يختلف في تعديله وتجريمه أحد من الأئمة غالباً.

ومن كان بين الأمرين مثل أن يوجد منه الخطأ والإصابة فقد وقع الترجيح فيه على حسب قلة أحد الأمرين منه فيوثقه يحيى بن سعيد القطان ويضعفه عبد الرحمن بن مهدي، ويوثقه شعبة وجرحه مالك، وكذلك سائر من يتكلّم في المحرّج والتعديل، ومن هنا يأتي دور جهابذة هذا الفن وخاصة المتأخرین مثل المزي والمدياطي وأبن دقيق العيد والذهبي وأبن حجر وغيرهم فيدقون بين هذه الأقوال المتضاربة.

قال الترمذى وقد اختلف الأئمة من أهل العلم في تضعيف الرجال كما اختلفوا في سوى ذلك من العلم<sup>(١)</sup>.

وجعل ابن رجب هؤلاً على ثلاثة أقسام:

القسم الأول: وهو من اختلف فيه هل متهم بالكذب أم لا، كعكرمة مولى ابن عباس، اتهمه بالكذب جماعة منهم سعيد بن المسيب، والقاسم بن محمد، وعطاء، وعلي بن عبدالله بن عباس، ويحيى بن سعيد الانصاري، وغيرهم. وأنكر ذلك جماعة آخر، قال أبوب: لم يكن يكذب ولم أكن أتهمه. ووثقه ابن أبي ذئب.

وقال بكر المزني:أشهد أنه صدوق.

ووثقه أيضاً من الحفاظ يحيى بن معين، وغيره.

وخرج له البخاري في صحيحه.

(١) العلل (٣٢١/١) مع شرحها أي من الضرب الثالث.

وقال ابن عدي: إذا روي عنه الثقات فهو مستقيم الحديث، ولم يمتنع الأئمة من الرواية عنه.

القسم الثاني: وهو من اختلف فيه هل هو من غالب على حديثه الوهم والغلط أم لا، منهم: عبدالله بن محمد بن عقيل، قال ابن رجب: وقد ذكر الترمذى في أول كتابه عن البخارى: أن أحمى، وأسحاق، والحميدى كانوا يحتجون بحديثه وقد صلح الترمذى حديثه.

وقال ابن معين وغيره: لا يحتج به.

وقال الجوزجاني: عامة ما يرويه عنه غريب، وتوقف عنه.  
وكذلك: عاصم بن عبد الله العمري، فإن الترمذى يصحح حديثه في غير

موضع.

وأكثر الأئمة ذكروا أنه كان مغفلًا، يغلب عليه الوهم والغلط، وكان شعبة شدیداً عليه.

القسم الثالث: وهو من اختلف فيه: هل هو من كثر خطأه وفحش أمن من قل خطأه.

مثل حكيم بن جبیر الأسدی الكوفی، فإنه قليل الحديث، وله أحاديث منكرة.

وقد حسن الترمذى حديث الصدقۃ له في كتاب الزکاة، إلا أن شعبة كان يتكلم عليه، ومن تكلم عليه أيضاً ابن حبان وسعيد ويعینی وابن مهدي وأبو حاتم والنمسائي والدارقطنی.

ويظهر أن الترمذى انفرد في تحسین حديثه.

وأما أَحْمَدُ: فَقَدْ اضطربَ قَوْلُهُ فِيهِ، فَمَرَّةً قَالَ فِي حَدِيثِ الصَّدَقَةِ: هُوَ حَسْنٌ  
وَاحْتَجَ بِهِ، وَمَرَّةً قَالَ: هُوَ ضَعْفُ الْحَدِيثِ مُضطربٌ.

وَمِنْ اخْتَلَفَ فِي أَمْرِهِ أَيْضًا عَبْدُ الْمُلْكِ بْنُ أَبِي سَلِيمَانَ الْعَرْزَمِيِّ، وَأَبْوَالْزَبِيرِ  
مُحَمَّدَ بْنَ مُسْلِمَ بْنَ تَدْرِسِ الْمَكِيِّ.

هَذِهِ خَلَاصَةُ مَا قَالَهُ أَبْنَ رَجَبٍ فِي شَرْحِ الْعَلَلِ لِلتَّرْمِذِيِّ<sup>(١)</sup>.

وَقَالَ أَبْنُ الْهَمَامِ: "وَقَدْ أَخْرَجَ مُسْلِمٌ فِي كِتَابِهِ عَنْ كَثِيرٍ مِنْ لَمْ يَسْلِمْ مِنْ  
غَوَائِلِ الْجَرْحِ، وَكَذَا فِي الْبَعْلَمِيِّ جَمَاعَةً تَكَلَّمُ فِيهِمْ. فَدَارُ الْأُمْرِ فِي الرِّوَاةِ عَلَى  
اجْتِهادِ الْعُلَمَاءِ فِيهِمْ، وَكَذَا فِي الشُّرُوطِ حَتَّى إِنْ مَنْ اعْتَدَ شَرْطًا وَالْفَاهُ أَخْرِ  
يَكُونُ مَا رَوَاهُ الْآخَرُ مَا لَيْسَ ذَلِكَ الشَّرْطُ عِنْهُ مَكَافِئًا لِمَعَارِضَةِ الْمُشْتَمِلِ عَلَى  
ذَلِكَ الشَّرْطِ، وَكَذَا فِيمَنْ ضَعْفُ رَاوِيَا، وَوَثْقَهُ الْآخَرُ، نَعَمْ تَسْكُنُ نَفْسُ غَيْرِ الْمُجْتَهِدِ  
وَمَنْ لَمْ يَخْبُرْ أَمْرَ الرَّاوِيِّ بِنَفْسِهِ إِلَى مَا اجْتَمَعَ عَلَيْهِ أَكْثَرُ، أَمَّا الْمُجْتَهِدُ فِي اعْتِبَارِ  
الْشَّرْطِ وَعَدْمِهِ، وَالَّذِي خَبَرَ الرَّاوِيِّ فَلَا يَرْجِعُ إِلَّا رَأْيُ نَفْسِهِ<sup>(٢)</sup>.

فَإِذَا كَانَ الْأُمْرُ كَمَا عَلِمْتُ فَيَنْبَغِي فِي حَالِ الْاخْتِلَافِ أَنْ نَرْجِعَ إِلَى كَلَامِ  
الْجَهَادِيَّةِ مِنْ هَذَا الْفَنِ وَنَتَسْكُنُ بِهِمْ وَلَا نَخْرُجُ عَنْهُمْ، وَإِنَّا الَّذِي يَجُبُ عَلَى الْبَاحِثِ  
مَا يَفْعَلُهُ هُوَ التَّوْفِيقُ بَيْنَ أَقْوَالِهِمْ فَحَسْبٌ، لَا الْاجْتِهادُ وَالْخُرُوجُ عَنْهُمْ.  
وَمَا قَالَهُ الْإِمَامُ أَبْنُ الْهَمَامِ فِيهِ نَظَرٌ، لِأَنَّهُ لَيْسَ كُلُّ خَلَافٍ يُؤَثِّرُ فِي صَحَّةِ  
الْحَدِيثِ وَعَدْمِهِ.

قَالَ الْبَيْهَقِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى:

(١) (٣٣٩-٣٢١/١١)

(٢) فَتْحُ الْقَدِيرِ (٢١٨/١)

"الأحاديث المروية على ثلاثة أنواع.

فمنها ما قد اتفق أهل العلم بالحديث على صحته، فذاك الذي ليس لأحد  
أن يتسع في خلافه مالم يكن منسوخاً.

ومنها ما قد اتفقا على ضعفه فذاك الذي ليس لأحد أن يعتمد عليه.

ومنها : ما قد اختلفوا في ثبوته: فمنهم من يضعفه بجرح ظهرله، من  
بعض رواته خفي على غيره، أو لم يخف من حاله ما يجب قبول خبره، وقد وقف  
عليه غيره، أو المعنى الذي يجرح به لا يراه غيره جارحاً، أو وقف على انقطاعه، أو  
انقطاع بعض ألفاظه، أو إدراج بعض رواته، أو دخول إسناد حديث في حديث  
خفي على غيره.

فهذا الذي يجب على أهل العلم بالحديث بعدهم أن ينظروا في اختلافهم،  
ويجتهدوا في معرفة معانيهم في القبول والرد، ثم يختاروا من أقوالهم  
أصحها<sup>(١)</sup>.

## كل ناقد له اجتهاد في معرفة الرجال

قال البخاري: قال ابن معين: عبدالله بن معاذ بن نشيط الصناعي إنه  
ثقة، إلا أن عبدالرزاق كان يكذبه<sup>(٢)</sup>.

كان ابن معين (٢٣٣هـ) لما حكم على عبدالله بن معاذ بأنه ثقة كان عالماً  
برأي عبدالرزاق (٢١١هـ) فيه، إلا أنه عارضه، كما عارضه أيضاً أبوذرعة حتى  
قال: عبدالله بن معاذ أوثق من عبدالرزاق.

(١) معرفة السنن والأثار (١٨٢/١)

(٢) تهذيب التهذيب (٦/٣٨)

قال أحمد: عبد الحميد بن جعفر بن عبد الله الأنصاري الأوسي أبو الفضل ثقة ليس به بأس، سمعت يحيى بن سعيد يقول: سفيان يضعفه من أجل القدر.  
وقال الدوري عن ابن معين: ثقة ليس به بأس، كان يحيى بن سعيد يضعفه.

وروي ابن أبي خيثمة عن ابن معين خلافاً لهذا فقال: كان يحيى بن سعيد يوثقه، وكان الشوري يضعفه، فقيل له ما تقول أنت فيه؟ فقال: ليس بحديثه بأس وهو صالح. وقال عثمان الدارمي عن ابن معين: ثقة.  
وقال ابن المديني عن يحيى بن سعيد: كان سفيان يحمل عليه وما أدرى ما كان شأنه و شأنه<sup>(١)</sup>.

يظهر من هذا، أن هؤلاء النقاد لم يرضوا بحكم سفيان الشوري في عبد الحميد بن جعفر.

### الاحتراز من قبول جروح الأقران في الأقران

قال الحافظ ابن حجر في ترجمة عمرو بن علي بن بحر أبي حفص الفلاس:  
"إن كلام الأقران غير معتبر في حق بعضهم بعضاً إذا كان غير مفسر"<sup>(٢)</sup>.  
وقال الذهبي في ترجمة عفان الصفار "كلام النظير والأقران ينبغي أن يتأمل ويتأني فيه"<sup>(٣)</sup>.

(١) تهذيب التهذيب (١١٢/٦)

(٢) المصدر السابق (٨١/٨)

(٣) ميزان الاعتدال (٨١/٣)

وقال أيضاً في ترجمة محمد بن إسحاق المعروف بابن مندة الأصبهاني "أقذع الحافظ أبونعم في جرحه لما بينهما من الوحشة، ونال منه، واتهمه، فلم يلتفت إليه لما بينهما من العظام، نسأل الله العفو، فلقد نال ابن مندة من أبي نعيم وأسرف أيضاً".<sup>(١)</sup>

وقال في ترجمة أبي نعيم في التذكرة: "ولأبي عبدالله بن مندة حط على أبي نعيم صعب من قبل المذهب، كما للأخر حط عليه لainبغي أن يلتفت إلى ذلك الواقع الذي بينهما".<sup>(٢)</sup>

وفي ترجمته في الميزان: .

"كلام الأقران بعضهم لا يعبأ به، لاسيما إذا لاح لك أنه لعداوة أولىذهب، أو لحسد، ما ينجو منه إلا من عصم الله، وما علمت أن عصرًا من الأعصار سلم أهلها من ذلك سوى الأنبياء والصديقين ، ولو شئت لسردت من ذلك كراريس ، اللهم لا تجعل في قلوبنا غلاً للذين أمنوا ربنا إنك رءوف رحيم".<sup>(٣)</sup>

وقال في ترجمة أبي الزناد عبدالله بن ذكوان " قال ربيعة فيه: ليس بشقة ولا رضي .

وقال: "لا يسمع قول ربيعة فيه فإنه كان بينهما عداوة ظاهرة".<sup>(٤)</sup>  
وأخرج ابن عبد البر عن أحمد بن صالح قال: سألت عبدالله بن وهب عن

(١) المصدر السابق (٤٧٩/٣)

(٢) تذكرة الحفاظ (١٠٩٧/٣)

(٣) ميزان الاعتدال (١١١/١)

(٤) المصدر السابق (٤١٨/٢)

عبدالله بن يزيد بن سمعان فقال: "ثقة".

فقلت: إن مالكاً يقول فيه: "كذاب".

فقال: "لا يقبل قول بعضهم في بعض"<sup>(١)</sup>.

هذه بعض النماذج في جرح الأقران في الأقران ولذا حذر النقاد من الالتفات إلى أقوالهم في بعض، لأن المعاصرة تورث المنافة، وإن الحسد والغيرة تحول في الغالب دون الإنفاق، لأن من طبيعة الإنسان أن لا يرى أحداً يعلو عليه في العلم والجاه إلا من رحم الله.

و خاصة إذا لم يكن الجرح مسندأ إلى الدليل والبرهان، فإن انضم إلى ذلك عداوة فهو أولى بعدم القبول.

قال الناج السبكي: "الصواب في ذلك من ثبتت إمامته، وعدالته، وكثير مادحوه، وندر جارحه وكانت هناك قرينة دالة على سبب جرحه من تعصب مذهبى أو غيره لم يلتفت إلى جرحة"<sup>(٢)</sup>.

وينتظر هذا فإن هناك نقطة أخرى، وهي: أن الجرح إذا صدر من عارف لأسبابه الجرح، وكان من يعتمد عليه في دينه وتقواه، فقوله فيمن عاصره وعاينه، وخالطه وزامله- أصدع من غيره، فإن الحكم على الشخص بالخبرة والممارسة والمعاينة أولى بالقبول من قول من لم يعاصره ويشاهده ولذا قالوا: إن الملازم لشيخه يكون أعلم به من غيره. وهذا كثير جداً في كتب الجرح والتعديل.

فالقول بأن جرح الأقران غير مؤثر في الأقران ليس على الإطلاق.

(١) جامع بيان العلم وفضله (١٩٢/٢)

(٢) طبقات الشافعية (١٨٨/١)

## الخطأ والنسيان من طبيعة البشر

الخطأ والنسيان من طبيعة البشر حتى الحفاظ الثقات لا يسلمون أيضاً منها، إلا أن الخطأ والوهم يندر في حديثهم، وهم أحسن الناس حالاً في الحفظ والإتقان في رواية الحديث.

قال ابن معين: من لم يخطأ فهو كذاب.

وقال أيضاً: لست أعجب من يحدث، في خطيء، إنما أعجب من يحدث فيصيّب.

وقال ابن المبارك: «من يسلم من الوهم؛ وقد وهمت عائشة جماعة من الصحابة في رواياتهم للحديث».

وجمع بعضهم جزءاً في ذلك وهو بدر الدين الزركشي المتوفي سنة ٧٩٤هـ وسمى كتابه «الإجابة فيما استدركته عائشة على الصحابة».

قال الترمذى: إنما تفاضل أهل العلم بالحفظ والإتقان والتثبت عند السمع، مع أنه لم يسلم من الخطأ والغلط كثيراً أحد من الأئمة مع حفظهم<sup>(١)</sup>. ولذا قال ابن مهدي: لا يترك حديث رجل إلا رجلاً متهمًا بالكذب، أو رجلاً الغالب عليه الغلط.

قال أبو موسى محمد بن المثنى: سمعت ابن مهدي يقول:  
الناس ثلاثة: رجل حافظ متقن فهذا لا يختلف فيه،

---

(١) شرح علل الترمذى لابن رجب (١٥٣/١)

وآخر، بهم، والغالب على حديشه الصحة، فهذا لا يترك حديشه.

وآخر، بهم، والغالب على حديشه الوهم، فهذا يترك حديشه<sup>(١)</sup>.

ويروى أيضاً: أن من أخطأ في بعض مروياته فلا بأس به، فإذا زاد على ذلك فهو الذي يترك حديشه.

قال عبدالرحمن بن أبي حاتم: أخبرني أبي، أخبرني سليمان بن أحمد الدمشقي، قال: قلت لعبدالرحمن بن مهدي: أكتب عن يغلط في عشرة؟ قال: نعم.

قيل له: يغلط في عشرين؟ قال: نعم.

قلت: في ثلاثين؟ قال: نعم.

قلت: في خمسين؟ قال: نعم<sup>(٢)</sup>.

عن سفيان الثوري: ليس يكاد يفلت من الغلط أحد، إذا كان الغالب على الرجل الحفظ فهو حافظ وإن غلط، وإن كان الغالب عليه الغلط ترك<sup>(٣)</sup>.

### أكثر الصالحين هم من أهل الغفلة

إن بعض الصالحين شاركوا في وضع الأحاديث لا عن قصد الإفساد، وإنما يقصد الإصلاح والتزكية وهم قد غفلوا عن عواقب أفعالهم وأعمالهم، فانتشرت

(١) كتاب التمييز (١٣٢)، والمحدث الفاصل (٦٠٤) والكتفافية (١٤٣).

(٢) الجرح والتعديل (٢٨/٢).

(٣) الكتفافية (١٤٤).

أحاديث الترغيب والترهيب المكذوبة منها والموضوعة وتعلق الناس بهذه الأحاديث، وتركوا العمل المجدى، وكانت الأحاديث الصحيحة في الترغيب والترهيب، كافية لمن أراد الإصلاح والفلاح، والتزكية النفسية، والتربية الروحية، وإليكم بعض أقوال العلما، في الحذر عن الصالحين الفاولين والرواية عنهم. لأنهم أدركوا خطورة هذا العمل الشنيع لحسن ظن الناس بهم، وعدم وقوع الكذب منهم.

روى مسلم في مقدمة صحيحه من طريق محمد بن يحيى بن سعيد القطان عن أبيه قال: لم نر الصالحين في شيء أكذب منهم في الحديث.

وفي رواية: «لم نر أهل الخير في شيء أكذب منهم في الحديث».

قال مسلم: يقول: يجري الكذب على لسانهم، ولا يعتمدون الكذب<sup>(١)</sup>.

وقال ابن عبد البر: «ومعناه -والله أعلم- أنه ينسب إلى الخير وليس كما نسب إليه وظن به، وقد روى عن النبي ﷺ أنه قيل له: أيكون المؤمن كذاها؟ قال: لا. وهذا أيضا على أنه لا يغلب عليه كذب، أولا يكذب في دينه ليضل غيره<sup>(٢)</sup>».

قال ابن حبان عن أبي بكر النهشلي الكوفي: كان شيخا صالحاً غلب عليه التقشف، حتى صار لهم ولا يعلم، ويخطي، ولا يفهم، فبطل الاحتجاج به<sup>(٣)</sup>.

(١) مسلم مع شرح النووي (٩٤/٩٥)

(٢) التمهيد (١/٥٢)

(٣) ميزان الاعتدال (٤/٤٩٦)

كان علي بن عبدالله بن جهضم الزاهد مصنف كتاب "بهجة الأسرار" متهمًا بوضع الحديث، اتهموا بوضع صلاة الرغائب<sup>(١)</sup>.

إبراهيم بن هراسة أبو إسحاق الشيباني أطلق عليه أبو عبد الكذب.  
قال ابن حبان: هو من النوع الذي غالب عليه التقشف والعبادة، وغفل عن  
تعاهد حفظ الحديث حتى صار كأنه يكذب<sup>(٢)</sup>.

وكان عباد بن كثير الثقفي البصري من الصالحين إلا أن الحديث لم يكن  
من صناعته، فروى أحاديث مكذوبة بدون أن يشعر، لذا صار من عداد الضعفاء  
في رواية الحديث، سئل عنه أحمد فقال: «روى أحاديث كذب لم يسمعها وكان  
صالحاً، فقيل له: كيف روى مالم يسمع فقال: البلة والغفلة»<sup>(٣)</sup>.

روى ابن عدي بإسناده عن محمد بن عبد الرحمن أبي الأسود، عن المنذر  
بن الحميم وكان قد دخل في هذه الأهواء، ثم رجع فسمعته يقول: اتقوا الله  
وانظروا عن تأخذون هذا العلم، فإنما كان نرى الأجر في أن نروي لكم ما نتكلم  
به<sup>(٤)</sup>.

ويقول ابن مهدي: قلت لميسرة بن عبد ربه: من أين جئت بهذه الأحاديث؟  
قال: وضعتها أرغم الناس فيها<sup>(٥)</sup>.

(١) المصدر السابق (١٤٢، ١٤٢/٣)

(٢) المجرودين (١١١/١)

(٣) تهذيب التهذيب (٥/٠٠)

(٤) مقدمة الكامل (٢٢٠)

(٥) المجرودين (٦٤/١)

وقد أول هؤلاء قول النبي ﷺ من كلب على متعبداً، أي قال عنه:  
إنه ساحر أو كاهن، أو شاعر، وغير ذلك<sup>(١)</sup>.

قال الحافظ أبو عبدالله ابن متنه: إذا رأيت في حديث حدثنا فلان الزاهد  
فاغسل يده منه<sup>(٢)</sup>.

يقول ابن رجب: وهؤلاء المستغلون بالتعبد الذين يترك حديثهم على  
قسمين:

منهم من شغلته العبادة عن الحفظ، فكثر الوهم في حديثه فرفع الموقف،  
ووصل المرسل، وهؤلاء مثل أبيان بن أبي عياش، ويزيد الرقاشي.  
كان شعبة يقول في كل واحد منهم: لأن أذني أحب إلى من أن أحدث  
عنهم.

ومنهم من كان يتعمد الوضع ويعبد بذلك، كما ذكر عن أحمد بن غالب  
غلام خليل، وزكريا بن يحيى الواقار المصري<sup>(٣)</sup>.  
وقال يحيى بن سعيد: ما رأيت الصالحين في شيء أشد فتنة منهم في  
ال الحديث<sup>(٤)</sup>.

---

(١) نفس المصدر

(٢) شرح علل الترمذى (٩٥/١)

(٣) شرح علل الترمذى (٩٦/١)، وقال أبو داود: غلام خليل دجال ببغدادي، وقد عرض على  
من حديثه، فنظرت في أربعين حديث أسانيدها ومتونها كذب كلها، تاريخ بغداد (٧٩/٥)

(٤) الكفاية (١٥٨)، ومقدمة الكامل (٢٣٠)

وقال مالك: لا يؤخذ العلم من أربعة، ويؤخذ من سوى ذلك، والنوع الرابع هو: رجل له فضل وصلاح وعبادة ولكنها لا يعرف ما يحدث به.

ومن هنا جاء المذر من قبول الأحاديث الضعيفة في فضائل الأعمال، وقد قال الغزالى: «وهذا من نزغات الشيطان، ففي الصدق مندوحة عن الكذب، وفيما ذكر الله رسوله عليه صلوات الله عليه غنية عن الاختراع في الوعظ<sup>(١)</sup>.»

### انتقاد الذهبي كتب الصوفية

قال الحافظ سعيد بن عمرو البرذعى: شهدت أبا زرعة وقد سئل عن الحارث بن أسد المحاسبي وكتبه، فقال للسائل: إياك وهذه الكتب، هذه كتب بدع، وضلالات، وعليك بالأثر، فإنك تجده فيه ما يغريك، قيل له: في هذه الكتب عبرة، فقال: من لم يكن له في كتاب الله عبرة فليس له في هذه الكتب عبرة. انتهى.

قال الذهبي: مات الحارث سنة ثلاثة وأربعين ومئتين، وأين مثل الحارث؟ فكيف لورأي أبو زرعة تصانيف المتأخرین كالقوت لأبي طالب؟ وأين مثل القوت؟ كيف لورأي "بهجة الأسرار" لابن جهم؟ و"حقائق التفسير" للسلمي لطار لبه! كيف لورأي تصانيف أبي حامد الطوسي في ذلك على كثرة ما في الإحياء من الموضوعات؟ كيف لورأي "الغنية" للشيخ عبدالقادر؟ كيف لورأي "قصوص الحكم" و"الفتوحات المكية"؟ بل لما كان الحارث لسان القوم في ذلك العصر، كان معاصره ألف إمام في الحديث، فيهم مثل أحمد بن حنبل، وابن

راهویه، ولما صار أئمة الحديث مثل ابن الدخميسي، وابن شحانة كان قطب  
العارفين كصاحب الفصوص وابن سفيان، نسأل الله العفو، والسامحة آمين.  
انتهى<sup>(١)</sup>.

ولا شك أن كتب الصوفية أحدثت في الأمة أنواعاً من البدع ، والخرافات،  
وما ابتلي المسلمين أشد من ابتلائهم بطرق الصوفية وكتبها.

### أوهام النقاد

قد يقع للنقاد وهم في نقد الرجال، إما لغفلة منهم أو لأجل الاعتماد  
على نسخة غير مسموعة. للإمام ابن حبان كتاب في الثقات وكتاب في  
المجروحين، إلا أنه وهم أحياناً ذكر شخصاً واحداً مرة في الثقات ومرة في  
المجروحين، وإليكم بعض الأمثلة:

١ - دهش بن ثرث.

قال في المجروحين (٢٩٥/١) «روى عن غران بن جارية، وروى عنه أبو يكر  
ابن عياش، كان من ينفرد بالناكير عن المشاهير، ويروى عن الثقات أشياء لا  
أصول لها».

ثم غفل عنه، فذكره في الثقات (٢٩٣/٦) وقال: يروى عن غران بن  
جارية روى عنه مروان بن معاوية الفزارى».

وقد قال فيه أحمد: متزوك.

وقال أبو داود: ليس بشيء.

(١) ميزان الاعتدال (٤٣١/١)

وقال النسائي: ليس بثقة.

وقال ابن معين: لا يكتب حديثه.

وقال الذهبي: «وأما ابن حبان، فذكره في الثقات، فأساء، وقد ذكره في  
الضعفاء، فأجاد» الميزان (٢٩/٢)

٢- زياد بن عبد الله النميري شيخ من أهل البصرة.

قال في المجرودين (٣٠٦/١) «منكر الحديث، يروى عن الثقات أشياء  
لاتشبه حديث الثقات، لا يجوز الاحتجاج به، تركه يحيى بن معين».

ثم غفل عنه، فذكره في الثقات (٢٥٥/٤ ، ٢٥٦) وقال: يخطيء.

قال الذهبي: «فهذا تناقض» الميزان (٩١/٢)

٣- عبد الرحمن بن ثابت بن الصامت يروى عن أبيه.

قال في المجرودين (٥٥/٢) «كان من يخطئ، على قلة روايته، فمُحَشّ  
خلافه للأثبات فيما يرويه عن الثقات، فاستحق الترک».

تم غفل عنه، فذكره أيضاً في الثقات (٩٥/٥)

فقال: يروى عن أبيه، روى عنه ابنه عبد الله بن عبد الرحمن.

قال الذهبي: «فتتساقط قوله» الميزان (٥٥٢/٢)

٤- ثabit بن كثير الضبي من أهل البصرة، يروى عن يحيى الأنصاري،  
وعنه اليمان الحضرمي، قال في المجرودين (٢٠٨/١) «منكر الحديث على قلته،  
لا يجوز الاحتجاج بخبره إذا انفرد».

وقال في الثقات: (١٢٩/٦)

«شيخ يروي عن يحيى بن سعيد الأنصاري، روى عنه يحيى بن حمزة، وأحسبه ثبيت بن كثير الذي روى عنه يحيى بن عثمان بن سعيد بن كثير بن دينار العابد».

وذكره الذهبي في الميزان (٣٦٩ / ١ - ٣٧٠) ونقل عن المجرودين، ولم يعقبه عليه كعادته، إما أنه يرى أنهما اثنان، أو لم يدر أنه ذكره أيضاً في الثقات.

ومثل بشر بن شعيب بن أبي حمزة الحمصي، قال الحافظ في ترجمته في مقدمة الفتح: «قال ابن حبان في كتاب الثقات: كان متلقنا، ثم غفل غفلةً شديدة، فذكر في الضعفاء، وروى عن البخاري أنه قال: تركناه، وهذا خطأ من ابن حبان نشأ عن حذف، ذلك أن البخاري إنما قال في تاريخه: تركناه حيا سنة اثنين عشرة، فسقط من نسخة ابن حبان لفظه: «حيا» فتغير المعنى<sup>(١)</sup>.

وزعم ابن القطان أن إبراهيم بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان أبو شيبة بن أبي بكر بن أبي شيبة الكوفي ضعيف، بينما وثقه جماعة من النقاد لذا صرخ الحافظ ابن حجر: بأن ابن القطان وهم في هذا، إنما الضعيف هو جده: إبراهيم بن عثمان أبو شيبة، ووهم البيهقي أيضاً في السنن بعد ذكره حدثنا له عن طريقه، وقال: الحمل فيه على أبي شيبة فيما أظن<sup>(٢)</sup>.

ووهم النسائي، فأخرج عن الضعفاء في كتابه بعد اعترافه، بأنه ضعيف مثل قطن بن إبراهيم القشيري النيسابوري، ويقول: فيه نظر، وقد تعجب الذهبي

(١) هدي الساري (٣٩٣)، وبشر بن شعيب هذا لم أجده في المجرودين والثقة، فينظر.

(٢) تهذيب التهذيب (١٤٦ / ١ - ١٣٧) بـ [بل موجعه]، انظر الثقة لابن حبان ٨ / ٤١.

من صنيعه<sup>(١)</sup>.

وقال الذهبي: أخطأ ابن حزم في تضعيقه لعكرمة بن خالد المخزومي، وذلك لأن أبياً محمد - فيما حكاه ابن القطان - كان وقع إليه كتاب الساجي في الرجال، فاختصره ورتبه على الحروف، فنزلق في هذا الرجل بالذى قبله، ولم يتغطى لذلك. انتهى. والذى قبله هو عكرمة بن خالد بن سلمة المخزومي وهو ضعيف.

وهذا الرجل عكرمة بن خالد وثقة ابن معين، وأبو زرعة، والنمساني، وأخرج له الشيبخان، وأصحاب السنن<sup>(٢)</sup>.

---

(١) ميزان الاعتدال (٣٩٠ / ٣)

(٢) ميزان الاعتدال (٩٠ / ٣)

## فصل في أسباب الجرح

وبعد هذه البحوث التمهيدية للجرح أبين هنا أهم أسبابه مبتدئاً بالأعلى إلى الأدنى.

١- الكذب

٢- التهمة بالكذب

٣- الفسق

٤- البدعة

٥- الجهالة

هذه الخمسة خاصة فيمن فقدت عدالته.

٦- فحش الغلط

٧- كثرة الغفلة

٨- الوهم

٩- مخالفة الثقات

١٠- سوء الحفظ

وهذه الخمسة خاصة فيمن فقد ضبطه.

ويتفرع عن هذه الأسباب العشرة أسباب كثيرة يصعب استيعابها وإليكم بعض هذه الأسباب وتغرياتها.

**١- الكذب:**

الكذب لغة: هو الإخبار عن الشيء بخلاف ما هو عليه، سواء كان متعمداً

أم مخطنا.

وفي اصطلاح المحدثين هو أن يفترى الرجل على رسول الله ﷺ سوا،  
بقصد سيء، أو بقصد حسن كما نقل عن بعض الصوفية أنهم قالوا: نحن ما  
نكذب عليه يل له.

والكذب على النبي ﷺ من أكبر الكبائر، لأن السنة من مصادر  
الشريعة، وشرحها، فإذا كذب أحد على النبي ﷺ، فكانه يشرع في الدين ما  
ليس فيه ولذا حذر رسول الهدى وتوعد صاحبه العقاب الشديد في الدنيا  
والآخرة.

وقد روى الإمام مسلم في مقدمة صحيحه عدة روایات في ذم الكذب  
على رسول الله ﷺ، منها حديث علي رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله  
ﷺ: لا تكذبوا علي، فإنه من يكذب علي يلع النار.  
ومنها حديث أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: من تعمد على  
كذبها، فليتبوأ مقعده من النار.

ومنها حديث أبي هريرة مثل أنس، ومنها حديث المغيرة أمير الكوفة قال:  
سمعت رسول الله ﷺ يقول: إن كذبها على ليس كذب على أحد، فمن  
كذب على متعمدا، فليتبوأ مقعده من النار، وغيره من الأحاديث.  
هذه من عقوبة الآخرة.

وأما في الدنيا فإن الكاذب مردود الرواية.  
قال ابن المبارك: من عقوبة الكذب أن يرد عليه صدقه.  
وقال رافع بن أشرس: إن من عقوبة الكذب أن لا يقبل صدقه.

وقال سفيان الثوري: من كذب في الحديث افتضحك.

وقال أبو نعيم: من هم أن يكذب افتضحك<sup>(١)</sup>.

حتى لو تاب الكاذب من كذبه في الحديث النبوى، فكبار المحدثين مثل أحمد، والحميدى، وغيرهما على أنه لا تقبل توبته لأن فعله الشنبع الذى ارتكبه فى الماضى يستدعي أن يرفض كلامه فى المستقبل مهما أظهر من النداة، والتوبة حتى لا يجرأ أحد بعده أن يرتكب مثل هذا.

يقول ابن الصلاح: التائب من الكذب في حديث الناس وغيره من أسباب الفسق تقبل روايته، إلا التائب من الكذب متعمداً في حديث رسول الله ﷺ، فإنه لا تقبل روايته أبداً، وإن حسنت توبته على ما ذكر غير واحد من أهل العلم، منهم أحمد بن حنبل، وأبو يكر الحميدى شيخ البخارى<sup>(٢)</sup>.

### إذا اعترف الرجل بکذبه سقطت عدالته

إذا حدث رجل عن رجل أنه سمعه، ولم يدركه، أو عن رجل أدركه إلا أنه لم يسمع منه، فكانه تعمد الكذب، فلا يجوز عنه الرواية.

وقد اعترف بعض الكذابين على أنفسهم منهم:

أبو صالح: يقول ابن المدينى سمعت يحيى بن سعيد القطان يحدث عن سفيان قال: قال الكلبى: قال لي أبو صالح: كل ما حدثتك به كذب<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر الكفاية (١١٨-١١٧).

(٢) المقدمة في علوم الحديث (٥٥).

(٣) الكفاية (١١٨).

يقول أبوشيبة: كنت أطوف بالبيت ورجل من قدامى يقول: اللهم اغفر لي،  
وما أراك تفعل، فقلت يا هذا! قنوطك أكثر من ذنبك، فقال لي: دعني، فقلت  
له: أخبرني، فقال: إني كذبت على رسول الله ﷺ خمسين حديثاً، وطارت في  
الناس، ما أقدر أرد منها شيئاً<sup>(١)</sup>. وقال ابن لهيعة: دخلت على شيخ وهو  
يبكي؛ فقلت ما يبكيك؟ فقال: وضعت أربع مائة حديث، فلا أدرى كيف  
أصنع؟<sup>(٢)</sup>.

وأما إذا قال: كنت أخطأت فيما رويته، ولم تعمد الكذب، فإن ذلك  
يقبل منه، وتجوز روايته بعد توبته.

قال الخطيب: سمعت القاضي أبي الطيب طاهر بن عبد الله الطبرى يقول:  
إذا روى المحدث خبراً، ثم رجع عنه، وقال: كنت أخطأت فيه وجب قبوله، لأن  
الظاهر من حال العدل الثقة الصدق في خبره، فوجب أن يقبل رجوعه كما تقبل  
روايته. انتهى.

واما إذا تعمد الكذب فيه، فقد قال أبو يكر الصيرفي في "كتاب  
الأصول": إنه لا يعمل بذلك الخبر، ولا بغيره من روايته<sup>(٣)</sup>.

وقد اختلف العلماء في قبول إقرار الواقع خوفاً من كذبه في إقراره.

فقال ابن دقيق العيد: لأن فيه عملاً بقوله بعد اعترافه على نفسه  
بالوضع، قيل: هذا كاف في رده، لكن ليس بقاطع في كونه مرضوعاً لجواز أن

(١) الموضوعات (٤٩/١).

(٢) المصدر السابق.

(٣) الكفاية (١١٨).

يكون في هذا الإقرار بعينه<sup>(١)</sup>.

قال الحافظ - رحمة الله تعالى -: «وفهم منه بعضهم أنه لا يعمل بذلك الإقرار أصلاً، وليس ذلك مراده، وإنما نفي القطع، ولا يلزم من نفي القطع نفي الحكم، لأن الحكم يقع بالظن الغالب<sup>(٢)</sup>.»

### من التفقة في الدين: معوفة الكذب في الحديث

قال الرامهرمي: حدثني محمد بن الحسين بن شاهان النيسابوري، ثنا أبو حفص الفلاس: كان حماد المالكي كذاباً، وسمعت عمر الأنطاطي يقول: أتبته، فسمعته يقول: حدثنا الحسن أن عمر بن الخطاب أتى بسارق، فقطع يده، فقال له: ما حملك على هذا؟ قال: القدر، قال: فضربه أربعين سوطاً، وقال: قطعت يدك لسرقتك، وضربتك لفريتك على الله. فقلت (أي عمر الأنطاطي): لو افترى على عمركم كان يضربه؟ قال: ثمانين، قلت: يفترى على الله يضرب أربعين، ويفترى على عمر يضرب ثمانين، والله لا تفارقني حتى استعددي عليك، فأقر أنه لم يسمعه من الحسن، وحلف لا يحدث به، فكتبت عليه كتاباً، وأشهدت عليه شهوداً<sup>(٣)</sup>.

كان عمر الأنطاطي فقيهاً، واستطاع بفقهه أن يعترف حماد المالكي بكلبه على الحسن البصري. قال الإمام البخاري: يقول: سمعت علي بن المديني يقول:

(١) تدريب الراوي (٤٧٥/١١)

(٢) شرح نخبة الفكر (٧٨)

(٣) المحدث الفاصل (٣٦٧)

التفقه في معاني الحديث نصف العلم، ومعرفة الرجال نصف العلم<sup>(١)</sup>.

### يقيض الله من ينفي الكذب عن رسول الله ﷺ

قال إسحاق بن إبراهيم: أخذ الرشيد زنديقا، فأراد قتله، فقال له: أين أنت من ألف حديث وضعتها، فقال له: أين أنت يا عدو الله من أبي إسحاق الفزارى، وأبن المبارك ينخلاتها حرفا حرفا<sup>(٢)</sup>.

وروى عن ابن المبارك قال: لو هم رجل في السحر أن يكذب في الحديث، لأصبح الناس يقولون: فلان كذاب<sup>(٣)</sup>.

وقال سفيان الثوري: من هم بهذا الحديث (أي أراد به سوءا) أبدى الله خزيه، فكيف من يكذب<sup>(٤)</sup>.

وفي رواية «ما ستر الله أحدا يكذب في الحديث<sup>(٥)</sup>».

وقال الدارقطني: يا أهل بغداد! لاتظروا أن أحدا يقدر أن يكذب على رسول الله ﷺ وأنا حي<sup>(٦)</sup>.

وقال ابن الجوزي: وقد رد الله كيد هؤلاء الوضاعين والكاذبين بأخبار

(١) المصدر السابق (٣٢٠).

(٢) تهذيب التهذيب (١٥٢/١).

(٣) مقدمة الموضوعات (٤٨/١).

(٤) الحديث الفاصل (٣١٩).

(٥) مقدمة الموضوعات (٤٨/١).

(٦) فتح المغيث (٢٤١/١).

أخيار، فضحوهم، وكشفوا قبائحهم، وما كذب أحد قط إلا افتضاح، وبكفي الكاذب أن القلوب تأبى قبول قوله، فإن الباطل مظلم، وعلى الحق نور، وهذا في العاجل، وأما في الآخرة فخسراهون فيها متحقق.

## كيف يعوق الكذب؟

### ١- يعرف الكذب بذكر تاريخ الوفاة للمروي عنه

حدث عفير بن معدان الكلاعي قال قدم علينا عمر بن موسى حمص فاجتمعنا إليه في المسجد فجعل يقول: حدثنا شيخكم الصالح فلما أكثر قلت له من شيخنا هذا الصالح سمه لنا نعرفه، قال: فقال: خالد بن معدان، قلت له في أي سنة لقيته؟ قال: لقيته سنة ثمان ومائة، قلت: فأين لقيته؟ قال: لقيته في غزوة أرمينية، قال فقلت له: اتق الله ياشيخ ولا تكذب، مات خالد بن معدان سنة أربع ومائة، وأنت تزعم أنك لقيته بعد موته بأربع سنين وأزيدك أخرى بأنه لم يغزو أرمينية قط كان يغزو الروم<sup>(١)</sup>.

وقال المحاكم: قدم علينا محمد بن حاتم الكشي، وحدث عن عبد بن حميد فسألته عن مولده، فذكر أنه ولد سنة ستين ومئتين، فقلت لأصحابنا، سمع هذا الشيخ من عبد بن حميد بعد موته بثلاث عشرة سنة<sup>(٢)</sup>.

وزعم أبو خالد السقا في سنة تسع ومئتين أنه سمع أنس بن مالك، ورأى عبدالله بن عمر، فقال أبونعيم: ابن كم يزعم أنه، قالوا: ابن خمس وعشرين ومئة

(١) الكفاية (١١٩)

(٢) فتح المغيث (٤٨٢/٣)

سنة، فقال أبو نعيم: على زعمه مات ابن عمر قبل أن يولد بخمس سنين<sup>(١)</sup>.  
وروى محمد بن فضاء الأزدي البصري عن أبيه عن علقة بن عبد الله  
المزنبي عن أبيه قال: نهى رسول الله ﷺ عن كسر سكة المسلمين المجازة بينهم  
إلا من بأس.

قال البخاري سمعت سليمان بن حرب يقول: وإنما ضرب السكة الحجاج،  
ولم تكن في عهد رسول الله ﷺ<sup>(٢)</sup>.

يقصد البخاري أن هذا الحديث من وضع محمد بن فضاء، قال فيه ابن  
معين: ضعيف.

وقال العقيلي: لا يتابع على حديثه، وقد أخرج له أبو داود والترمذى وابن  
ماجدة.

ومن هنا اهتم المحدثون بذكر تاريخ الوفيات والمواليد للفحص عن أحوال  
الرواية ومعرفة ما يدعونه من السماع واللقاء بالشيخ، وكانوا دقين لما ضبطوا  
الوقت بكل سمع، وقدوم المحدث البلد الثالثي في رحلة طلب العلم، ونشأ من  
تدقيقهم هذا ظهور مؤلفات خاصة في ضبط مواليد المحدثين ووفياتهم لكشف  
أكاذيب الزواة.

وإليه يشير قول سفيان الثوري " وما استعمل الرواية الكذب، استعملنا  
لهم التاريخ"<sup>(٣)</sup>

(١) المغنى: (برقم ٧٤٢٩)

(٢) ميزان الاعتدال (٤/٥)

(٣) الكنية (١١٩)

ويقول حفص بن غياث: "إذا اتهتمتم الشيخ فحاسبوه بالستين، يعني  
احسبوا سنه وسن من كتب عنه" <sup>(١)</sup>.

ويقول حسان بن زيد: لم يستعن على الكذابين بمثل التاريخ، يقول الشيخ  
سنة كم ولدت، فإذا أقر بموالده عرفنا صدقه من كذبه <sup>(٢)</sup>.

## ٢ - يُعرف الكذب بالخبرة والممارسة:

إن لأهل العلم بالحديث ملكرة قوية يميزون بها الصدق من الكذب،  
لاطلاعهم الواسع، وذهنهم الثاقب، وفهمهم الراسخ.

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم سمعت أبي يقول: سمعت نعيم بن حماد  
قال: قلت لعبدالرحمن بن مهدي: كيف يُعرف الكذاب؟ قال: كما يُعرف  
الطيبُ المعنون <sup>(٣)</sup>.

## ٣ - يُعرف الكذب من ألفاظ الحديث:

روى أحمد بن عبد الله بن خالد الجوباري عن إسحاق بن نجيج الكذاب  
عن هشام بن حسان عن رجاله، قال: حضور مجلس عالم خبر من حضور ألف  
جنازة، ومن ألف ركعة، ومن ألف حجة، ومن ألف غزوة <sup>(٤)</sup>.

(١) المصدر السابق (١١٩ - ١٢٠).

(٢) الموضوعات (٤٩/١).

(٣) المجرى والتعديل (٢٠/٢).

(٤) ميزان الاعتدال (١٠٧/١).

فالظاهر هذا الحديث تدل على كذب الجواباري، وقد قال فيه ابن حبان:  
دجال من الدجاللة.

وقال البيهقي: لقد وضع أكثر من ألف حديث على لسان رسول الله ﷺ.

قال الذهبي: روى عن الأئمة ألف حديث، ما حدثوا بشيء منها "عن ابن عبيدة، عن ابن طاوس، عن أبيه، عن ابن عباس مرفوعاً، الإيمان قوله، والعمل شرائعه، لا يزيد ولا ينقص" (١).

ومن المعلوم أن موضوع زيادة الإيمان ونقصانه من الموضوعات التي وقع الجدل والمناقشة فيها بعد عهد النبي ﷺ بقرن تقريباً.

#### ٤- يعرف الكذب من رد المروي عنه على الراوي:

روى الزبير بن عبد الواحد المخاطب، عن إبراهيم بن عبد الواحد البلدي قال سمعت جعفر بن محمد الطيبالسي يقول: صلى الله عليه وسلم بن معين في مسجد الرصافة فقام قاص (وهو إبراهيم بن عبد الواحد البكري) فقال: حدثنا أحمد بن حنبل ويحيى بن معين، قالا: حدثنا عبد الرزاق، عن معاذ، عن قتادة، عن أنس مرفوعاً، قال: من قال لا إله إلا الله خلق الله من كل كلمة منها طيراً منقاره من ذهب وريشه مرجان. وأخذ في قصة طويلة.

فجعل أحمد ينظر إلى يحيى، ويحيى ينظر إلى أحمد، فقال: أنت حدثته قال: لا، والله، فلما فرغ وأخذ قطعه (٢)، قال له يحيى: تعال! من حدثك بهذا؟

(١) ميزان الاعتدال (١١/١٠٧-١٠٨)

(٢) أبي الدراغم.

فأنا ابن معين، وهذا أَحْمَد، فِيَنْ كَانَ وَلَا بُدَّ فِي الْكَذْبِ عَلَى غَيْرِنَا، فَقَالَ: أَنْتَ يَحْيَى بْنُ مَعْنَى؟ قَالَ نَعَمْ. قَالَ لَمْ أَزِلْ أَسْمَعَ أَنْكَ أَحْمَقَ، مَا عَلِمْتَهُ إِلَّا السَّاعَةُ كَأَنَّهُ لِيْسَ فِي الدُّنْيَا يَحْيَى بْنُ مَعْنَى، وَأَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ غَيْرِكُمَا، كَتَبَتْ عَنْ سَبْعَةِ عَشَرَ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلٍ غَيْرَ هَذَا.

فَوْضُعَ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلٍ كَمَهِ عَلَى وَجْهِهِ، وَقَالَ: دَعْهُ يَقُومُ، فَقَامَ كَالْمُسْتَهْزِيِّ  
بِهِمَا<sup>(١)</sup>.

**٥- ويعرف الكذب في الحديث إذا كان فيه أمر من شأنه أن تتوفر الدواعي على نقله:**

مثل حديث "غدير خم" قال العلماء إن من أمارات الكذب في هذا الحديث أن يصرح بوقوعه على مشهد من الصحابة جميعاً، ثم يقع بعد ذلك أن يتلقوا على كتمانه حين استخلاف أبي بكر رضي الله عنه ومثل هذا بعيد ومستحيل في العادة والواقع فانفرد الرافضة بنقل هذا الحديث دون جماهير المسلمين دليلاً على كذبهم فيه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ومن هذا الباب نقل النص على

(١) ميزان الاعتلال (٤٧/١١) وقال لأدربي من هؤلاً أتني بحكاية منكرة أخاف ألا تكون من وضعه، كما قال: وقال في السير (٨٦/١١) هذه حكاية عجيبة فراويها البكري لا أعرفه فأخاف أن يكون وضعها، وقال في ترجمة أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلٍ (٣٠١/١١) هذه الحكاية اشتهرت على ألسنة الجماعة وهي باطلة أظن البكري وضعها ويعرف بالعصوب، رواها عنه أيضاً أبو حاتم بن حيان فارتقت عنده الجهالة "أي جهة العين، وأبن حيان ذكره في المجرودين (٨٥/١١) عن إبراهيم بن عبد الواحد العصوب ببلد الوادل به مثله في النوع العشرين وهو ذكر القصاص والسؤال الذين كانوا يضعون الحديث في قصصهم ويررونها عن الثقات فكان يحمل المستمع منه الشيء بعض الشيء على حسب التعجب فوقع في أيدي الناس وتداولوها.

خلافة علىَ فيانا نعلم أنه كذب من طرق كثيرة، فإن هذا النص لم يبلغه أحد  
بأسناد صحيح فضلاً أن يكون متواتراً، ولا نقل أن أحداً ذكره على جهة الخفاء  
مع تنازع الناس في الخلافة، وتشاورهم فيها يوم السقيفة، وحين موت عمر،  
وحين جعل الأمر شورى بينهم في سقة، ثم لما قتل عثمان، واختلف الناس على  
عليَّ فمن المعلوم أن مثل هذا النص لو كان كما تقوله الرافضة من أنه نص على  
على نصاً جلياً قاطعاً للعنف، علمه المسلمين، لكان من المعلوم بالضرورة أنه  
لابد أن ينقله الناس نقل مثله وأنه لابد أن يذكره كثير من الناس، بل أكثرهم في  
مثل هذه المواطن التي تتوافر بهم على ذكره، فيها غاية التوفير، فانتفاء  
ما يعلم أنه لازم يقتضي انتفاء ما يعلم أنه ملزم<sup>(١)</sup>.

والآثار والأخبار في هذا الباب كثيرة جداً، ومن تأملها وأنصف علم  
بالبيين أنها مكذوبة على رسول الله ﷺ.

٦- ويعرف الكذب إذا كان الحديث مشتملاً على إفراط  
في الشواب العظيم على الفعل الصغير وبالمبالغة بالوعيد  
الشديد على الأمر الحقير.

وقد أكثر القصاص من مثل هذا النوع ترقيقاً لقلوب الناس، وإثارة  
تعجبهم مثل من صلى الصحن كذا وكذا ركعة أعطى ثواب سبعين  
نبياً، من قال لا إله إلا الله خلق الله تعالى له ظانراً، له سبعون  
ألف لسان، لكل لسان، سبعون ألف لغة يستغفرون له.

٧- ويعرف الكذب بمخالفة العقول - وتناقض الأصول:  
كما قال ابن الجوزي فإذا روى أحد حديثاً مخالفًا للحس والمشاهدة أو  
مبابناً لنص الكتاب، أو السنة المتواترة أو الإجماع القطعي حيث لا يقبل شيء  
من ذلك التأويل - فهو حديث باطل وموضع.  
هذه أهم القواعد التي وضعها علماء أهل الحديث لمعرفة الكذب في حديث  
رسول الله ﷺ.

### من أساليب الكاذبين والدجالين

قال ابن النجاشي: كان بقاء ابن أحمد سيء الطريقة في صباحه، ثم صحب  
الفقراء وتزهد وانقطع وغشيه الناس وصار له أتباع، وفتح عليه من الدنيا كثير،  
فبني رياطاً وجمع أجزاء كثيرة، وادعى السماع من أبي منصور بن خيرون  
وطبقته، ووقع بإجازات فكشط، وأثبت اسمه مكان الكشط، وأنقاضها في الزيت،  
وفتحي الكشط، ثم حمل ذلك إلى ابن الجوزي فنقله ولم يفهم.  
وكذا نقل له عبد الرزاق الجيلاني، فاعتمد الناس على نقلهما، وأخفى  
الأصول، فقرأ عليه أحمد بن سليمان الحريي كثيراً بإجازة قاضي المارستان  
وغيره، ثم ظهرت أصول الإجازات فافتضح وبان كذبه، وقد أخذ اسمه في أكثر  
من ألف جزء، لاتخل الرواية عنه<sup>(١)</sup>.

## الكاذب تخونه الذاكرة غالباً

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم، سمعت أبا يحيى جعفر بن محمد الزعفراني، يقول: سمعت أبا حفص عمر بن مدرك القاصي، يقول- في مجلسه في دار مقاتل - ثنا أبو إسحاق الطالقاني، قال: ثا ابن المبارك، عن عمرو بن ثابت، عن أبيه، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، في قوله عزوجل: إن الأبرار يشرون من كأس كان مزاجها كافورا<sup>(١)</sup> قصة طويلة فكتبه، ثم أتبته من الغد فدفعت إليه، فقال: من يروي هذا ما أحسن ماطن على أذني قط، ومن تفيدني هذا؟

قال الزعفراني: فاستحببت أن أقول أنت حدثني بالأمس، انتهى<sup>(٢)</sup>.

بل الواجب عليه أن يبين كذبه.

وقد كذبه يحيى بن معين، وغيره.

وإن الله لن يترك الكاذبين ليقولوا ما يشارون، وإلى هذا يشير قول أسامة ابن زيد يرويه عن القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق: أعاشرنا الله على الكاذبين بالنسبيان، ورواه عنه أيضاً عبدالله بن عون<sup>(٣)</sup>.

وقد روى الفضل بن موسى عن ابن أبي ليلى أنه قال: إذا كنت كذاباً فكن ذاكراً<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة الإنسان: آية ٥

(٢) البرج والتعديل (١٣٧/٦)

(٣) مقدمة الكامل (٧٠)

(٤) مقدمة الكامل (٧٢)

## تشجيع الأصوات للواضعين

تروي كتب التراث والأدب واللغة كثيرة من الحكايات عن الأمراء المسلمين أنهم كانوا يأمرن بالعطاء السخي لمن يضع لهم الحديث وخاصة على مائدة الطعام.

ومن ذلك ما رواه أحمد بن يعقوب بن عبدالجبار الأموي المرواني المجرياني أنه كان عند عبد الملك، فلما فرغوا من الأكل قدموا البطيخ.

قال أحمد: يا أمير المؤمنين، حدثني أبو بكر بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن بعض عمات النبي ﷺ سمعت النبي ﷺ يقول: البطيخ قبل الطعام يغسل البطن غسلاً، ويدهب بالداء أصلاً.

فأمر له عبد الملك مائة ألف درهم<sup>(١)</sup>.

ومنه ما رواه أبو أحمد بن علي بن محمد المروزي ثنا أحمد بن رشيد يقول: دخل إبراهيم بن غياث بن إبراهيم على المهدى وكان يعجبه الحمام الطائر التي تجبيه من الأماكن البعيدة فروى حديثاً أن النبي ﷺ قال: لاسبق إلا في خف أو حافر أو نصل أو جناح، قال: فأمر له بعشرة آلاف درهم، فلما قام وخرج قال: أشهد على قفاك، قفا كذاب على رسول الله ﷺ، ما قال رسول الله ﷺ جناح ولكن أراد هذا أن يتقرب إلينا، ياغلام اذبح الحمام، فذبح الحمام في الحال<sup>(٢)</sup>.

(١) ميزان الاعتدال (١٦٥/١)

(٢) ذكره ابن حبان في المجرورين (٦٦/١) وعزاه النهبي في الميزان (٣٣٨/٣) إلى أبي خيشمة، وقال عن غياث بن إبراهيم، قال أحمد ترك الناس حديثه. وقال يحيى: ليس بشقة وقال الجوزياني: كان يضع الحديث، وقال البخاري: تركوه = .

وهنا رواية تقول: إن مقاتل بن سليمان البخري قال لل الخليفة المهدى: "إن شئت وضعت لك أحاديث في العباس وبنيه، فقال له المهدى: لا حاجة لي فيها". وقد حدث أبو البختري الكذاب حديثاً مكذوباً عن النبي ﷺ عند الخليفة هارون الرشيد فلم يفعل شيئاً بل قال له: اخرج عنى لو لرأنت من قريش لغزلك، وكان أبو البختري قاضياً للرشيد.

إن صحت هذه الرواية عن هؤلاء الخلفاء فالأمر يدعو إلى العجب! كيف تساهل هؤلاء مع الكاذبين والوضاعين وتركوهم أحراراً في دولة المسلمين ليقولوا عن الصادق الأمين ما يشاورون؟ وجر تساهليهم هذا إلى ظهور القصاصين الذين كانوا يملئون المساجد وال مجالس بالحكايات الكاذبة والفكاهات الضاحكة، وينسبونها إلى رسول الله ﷺ . وقد كان الموقف يقتضي أن يضرب على أيدي كل من أراد سوءاً بالإسلام وأهله، ولكن لم يفعل هؤلاء الخلفاء. فقيض الله علماء المسلمين الذين ذبوا عن شريعة الله، وجردوا سنة رسول الله من كل دس وتحريف.

### سلسلة الضعفاء

قال ابن حبان في الكلام على عبيد الله بن زخر: يروي الموضوعات عن

---

ـ وأما حديث السياق فهو صحيح رواه أبو داود (٦٤/٣) والترمذى (٢٠٥/٤) والنمساني (٦٢٦) وأحمد (٤٧٤/٢) كلهم عن ابن أبي ذئب عن نافع بن أبي نافع عن أبي هريرة مرفوعاً بدون لفظ "جناح" قال الترمذى: حسن، ونافع بن أبي نافع هو البزار مولى أبي أحمد ثقة، وله وجه آخر من طريق محمد بن عمرو عن أبي الحكم مولى بنى الليث عن أبي هريرة مرفوعاً: رواه النمساني، وابن ماجة (٢/٩٦)، وأحمد (٤٢٤، ٤٢٥-٤٢٦)، ومحمد بن عمرو وأبو الحكم فيهما كلام، ولم يذكرها نصل" في حديثهما، وزاده نافع وهو ثقة.

الأثبات، وإذا روي عن عليّ بن يزيد، أتى بالطامات، وإذا اجتمع في إسناد خبر عبيد الله، وعليّ بن يزيد، والقاسم أبو عبد الرحمن، لم يكن ذلك الخبر إلاً مما عملته أيديهم<sup>(١)</sup>.

ومثال ذلك: ابن زحر، عن عليّ بن يزيد، عن القاسم، عن أبي أمامة، عن أبي عبيدة بن الجراح مرفوعاً: (أفضل الصلاة صلاة الصبح يوم الجمعة في جماعة)، رواه البزار<sup>(٢)</sup>.

### الاحتراز من الكتابة عن الكذابين والضعفاء إلا للعالم الذي يعرف أحوالهم

قال أبو عيسى الترمذى: حدثنا إبراهيم بن عبد الله بن المنذر الباھلی، حدثنا یعلی بن عبید، قال لنا سفیان الشوری: اتقوا الكلبی، فتغیل له: فإنك تروی عنه، قال: أنا أعرف صدقه من كذبه<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضاً: وقد روى عن أبي عياش غير واحد من الأئمة، وإن كان فيه من الضعف، والفلقة ما وصفه أبو عوانة وغيره، فلا تفتروا برواية الشفقات عن الناس، لأنه يروى عن ابن سيرين أنه قال: إن الرجل يحدثني فلا أتهمه، ولكن أتهم من فوقه<sup>(٤)</sup>.

(١) ميزان الاعتدال (٧/٣)

(٢) المصدر السابق.

(٣) علل الترمذى مع شرحها (٧٧/١)

(٤) المصدر السابق (٧٧/١)

قال أبوحاتم: كتبت عن عبد الرحمن بن عمرو بن جبلة الباهلي في البصرة، وكان يكذب، فضررت على حديثه، قال ابنه عبد الرحمن: فإن ابن مسلم يحدث عنه قال: الله المستعان على ذلك<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً في عبد الملك بن مسلمة المصري: كتبت عنه وهو مضطرب الحديث ليس بقوى، حدثني في الكرم عن النبي ﷺ عن جبرائيل بحديث موضوع<sup>(٢)</sup>.

كتب العجلاني عن خالد بن عمرو بن محمد بن عبد الله بن سعيد بن العاص الأموي السعدي، وهو ضعيف عنده وعند غيره<sup>(٣)</sup>.

قال الإمام البخاري: كتبت عن بشار بن موسى الخفاف أبي عثمان البغدادي، وتركت حديثه، وكان ابن معين يقول: بشار الخفاف من الدجالين<sup>(٤)</sup>.

قال أحمد ليحيى بن معين وهو يكتب عن عبدالرزاق، عن معمر، عن أبيان نسخة: تكتب هذه وأنت تعلم أن أبيان كذاب، فقال: يرحمك الله يا أبي عبد الله! أكتبها وأحفظها، حتى إذا جاء كذاب يرويه عن معمر، عن ثابت، عن أنس أقول له كذبت، إنما هو أبيان<sup>(٥)</sup>.

قال أبوحاتم في محمد بن جامع العطار البصري: كتبت عنه وهو ضعيف

(١) المدرج والتعديل (٢٦٧/٥)

(٢) المدرج والتعديل (٣٧١/٥)

(٣) تهذيب التهذيب (١١٠/٣)

(٤) ميزان الاعتدال (٣١١/١)

(٥) تهذيب التهذيب (١٠١/١)

الحديث<sup>(١)</sup>.

وقد تكلم بعض النقاد في محمد بن مسلم المكي أبي الزبير، مع أن مسلماً روى له من طريق الليث وغيره، وأخرج له البخاري متابعة حتى قال فيه ابن جرير: ما كنت أرى أن أعيش حتى أرى حديث أبي الزبير بروى، ومع ذلك فقد كان له شيم كتاب سمعه من أبي الزبير.

قال ابن أبي حاتم: نا علي بن الحسن الهمسنجاني، نا نعيم بن حماد، قال سمعت هشيم يقول: سمعت من أبي الزبير، فأخذ شعبة كتابي، فمزقه<sup>(٢)</sup>. وسئل ابن معين عن مهران بن أبي الرazi العطار، فقال: كان شيئاً مسلماً كتبته عنه، وكان عنده غلط كثير في حديث سفيان<sup>(٣)</sup>.

وقال الجوزجاني عن سعيد بن سنان البرجمي: أخاف أن تكون أحاديثه موضوعة لاتشبه أحاديث الناس، وكان أبو اليمان يشنى عليه في فضله، وعبادته، فنظرت في أحاديثه، فإذا أحاديثه معضلة، فلما رجعت إلى العراق قال لي ابن معين: لعلك كتبتها يا أبا إسحاق قلت: كتبنا منها شيئاً يسيراً لأنعتبر به، فقال: تلك لا يعتبر بها هي بواطيل<sup>(٤)</sup>.

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: سألت أبي ، عن أحمد بن محمد بن عمرو ابن يونس بن القاسم الحنفي اليمامي، فقال: قدم علينا، وكان كذاباً، وكتب

(١) الجرح والتعديل (٢٢٣/٧)

(٢) الجرح والتعديل (٧٥/٨)

(٣) المصدر السابق (٣٠١/٨)

(٤) تهذيب التهذيب (٤٦، ٤٧/٤)

عنه، ولا أحدث عنه<sup>(١)</sup>.

يظهر من هذا أن أبا حاتم كان يكتب عنه لبيان ما يرويه من الموضوعات والأباطيل، وقد تكون الأحاديث التي يرويها الكذاب صحيحة في نفسها إلا أنه يجب على المحدث والعالم أن يحترز عن الرواية عنه لنلايته من لا علم له، بأنه ثقة، وعليه أن يبحث هذه الأحاديث من غيره.

قال الذهبي: لم يتكلّم أحد في أحمد بن الأزهر النيسابوري إلا لروايته عن عبدالرازق، عن معمر حديثا في فضائل علي رضي الله عنه، وهو عدوك يا علي! عدوِي عدو الله، قال: القلب يشهد أنه باطل.

قال أبو حامد بن الشرقي: السبب فيه أن معمرا كان له ابن اخت رافقه، فأدخل هذا الحديث في كتبه، وكان معمر مهيبا لا يقدر أحد على مراجعته، فسمعه عبدالرازق في الكتاب<sup>(٢)</sup>.

## أسباب الكذب

أسباب الكذب كثيرة جدا، يمكن حصرها في خمسة أسباب:

**السبب الأول:** قصد الواضع إلى فساد الدين على أهله مثل الزنادقة الحاقدين على الإسلام الذين دخلوا في الإسلام لاعتراضه فيه، وإنما يفسدوا على أهل الإسلام مثل محمد بن سعيد الشامي المصلوب الذي روى حديثا

(١) المرجع والتعديل (٧١/١)، أما أحاديث أبي الزبير في صحيح مسلم فأرجى الأخذ بها ولو كانت معنعته سواه كانت من طريق الليث وغيره، وأما أحاديثه خارج الصحيح فيحكم عليها بما يستحق.

(٢) ميزان الاعتدال (٨٢/١).

مرفوعاً وزاد فيه وهو:

أنا خاتم النبيين لا نبي بعدي إلا أن يشاء الله، فوضع، وافترى  
الاستثناء، ثم أخذ يدعي النبوة.

قال حماد بن زيد: وضع الزنادقة على النبي ﷺ اثنتي عشر ألف  
حديث<sup>(١)</sup>.

السبب الثاني : قصد الواضع إلى تأييد مذهبه مثل أحاديث الرافضة،  
والخوارج ومن عمل بعملهم من متعمصي المذاهب.  
ومن هنا جاء الحذر عند المحدثين من أحاديث المبتدعة، إذا كانوا دعاة  
لبدعتهم.

واستجاز بعض فقهاء أصحاب الرأي نسبة الحكم الذي دل عليه القیاس  
إلى رسول الله ﷺ نسبة قولية. فيقول في ذلك: قال رسول الله ﷺ كذا.  
وبهذا ترى كتبهم مشحونة بأحاديث تشهد متونها بأنها موضوعة، لأنها تشبه  
فتاوي الفقهاء، لأنهم لا يقيمون لها سند<sup>(٢)</sup>. قاله القرطبي صاحب المفهم .

السبب الثالث: رغبة الواضع في التكسب، والارتزاق.

السبب الرابع: قصد الواضع التزلف إلى الخلفاء، والأمراء.

السبب الخامس: قصد الواضع -بزعمه الفاسد- القرى إلى الله  
تعالى.

وهم كثيرون من الصوفية وأهل الطرق كما ذكر الذهبي مجموعة منهم في

(١) الكفاية (٤٣١)

(٢) النكت على ابن الصلاح (٨٥٢/٢)

الميزان والتذكرة.

وقد قال الكرامية:

«إذا كان الكذب في الترغيب والترهيب فهو كذب للنبي ﷺ لا عليه».

وهذا جهل منهم باللسان، لأنك كذب عليه في وضع الأحكام، فإن المندوب  
قسم منها، وتضمن ذلك الإخبار عن الله في الوعد على ذلك العمل بذلك  
الثواب»<sup>(١)</sup>.

هذه أهم أسباب الكذب.

فمن عرف أنه كذاب، أو متهם بالكذب يجبر تشهيره بين الناس.

يقول يحيى بن سعيد القطان: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: سمعت  
شعبة، وأبي المبارك، والشوري، ومالك بن أنس: عن الرجل يتهم بالكذب،  
قالوا: انشره، فإنه دين»<sup>(٢)</sup>.

ومن حماد بن زيد أنه قال: كلمنا شعبة في أن يكف عن أبيان بن أبي  
عياش لسته، وأهل بيته، فقال لي: يا أبا إسماعيل لا يحل الكف عنه، لأن الأمر  
دين»<sup>(٣)</sup>.

(١) المصدر السابق (٢/٨٥٤، ٨٥٥).

(٢) التمهيد (١/٤٧).

(٣) المصدر السابق (١/٤٧).

### ٢- ومن أسباب الجواح التهمة بالكذب

والتهم بالكذب: هو من ثبت كذبه في حديث الناس، واشتهر أمره بين العام، والخاص، فمن كانت هذه سيرته لا يؤمن عليه أن يكذب على رسول الله ﷺ، ومن هنا جاء الحذر من الرواية عنه، لأنه بذلك صار مسلوب العدالة، ومن شرط صحة الحديث أن يكون راويه عدلاً.

فمن سقطت عدالته ، وثبتت كذبه في حديث الناس فهو متزوك، وحديثه مطروح إذا تفرد به.

ولقد نص الأئمة مثل مالك وغيره على عدم الأخذ عن الذي يكذب في حديث الناس، إلا أنه لا يوجد في كتب الرجال من هذا الصنف إلا القليل النادر، لأن مؤلفي الرجال اهتموا بذكر تراجم من له رواية عن رسول الله ﷺ. وأما الذي يكذب في حديث الناس، وليس له رواية فقليلًا ما أدخلوه في كتبهم.

### ٣- ومن أسباب الجواح الفسق

الفسق في اللغة: خروج الرطبة من قشرها.

وتسمى الفأرة - الفويستة لخروجها من جحرها على الناس.

وفي الشرع: العصيان، والترك لأمر الله عزوجل، والخروج عن طريق الحق.

وقد يكون الفسق شركاً وإثماً.

والفسق في قوله تعالى: «أو فسقاً أهل لغير الله به»<sup>(١)</sup> أي: الذبح.

---

(١) سورة الأنعام: آية ١٤٥

وقوله تعالى: «بَنْسِ الْأَسْمَاءِ الْفُسُوقَ بَعْدَ الإِيمَانِ»<sup>(١)</sup> أي: بنسِ الاسم أن تقول له: يا يهودي، ويا نصراوي، بعد أن آمن، أي لا تغيروهم بعد أن آمنوا أو بنسِ الاسم أن يسمى الإنسان فاسقاً بعد أن سمي مؤمناً بفعله شيئاً من هذه الأشياء التي نهي عنها، وهي: السخرية، واللمز، والتنابز بالألفاظ، فهو فاسق، وإن كان مؤمناً.

ورجل فاسق وفسيق وفستق دائم الفسق.

وقال ابن الأثير: أصل الفسق: الخروج عن الاستقامة، والجحود، وبه سمي العاصي فاسقاً<sup>(٢)</sup>.

والموصوف بالفسق مسلوب العدالة.

قال ابن حبان: «ومنهم المعلن بالفسق، والسفه وإن كان صدوقاً في روايته، لأن الفاسق لا يكون عدلاً، والعدل لا يكون مجروهاً، ومن خرج عن حد العدالة، لا يعتمد على صدقه، وإن صدق في شيء، بعينه في حالة من الأحوال إلا أن يظهر عليه ضد الجرح حتى يكون أكثر أحواله طاعة الله عزوجل، فحيثند بحتاج بخبره، فاما قبل ظهور ذلك عنه فلا»<sup>(٣)</sup>.

وقال معن: سمعت مالكا يقول: أربعة لا يكتب عنهم: رجل سفيه معروف بالسفه، وصاحب هوى داعية إلى هواه، ورجل صالح لا يدرى ما يحدث، ورجل

(١) سورة الحجرات: آية ١١/١

(٢) النهاية (٤٤٦/٣)

(٣) المجروين (٧٩/١)

يُكذب في حديث رسول الله ﷺ وسائرهم يكتب عنهم<sup>(١)</sup>.  
والفاسق هو مرتكب الكبيرة أو المتر على الصغيرة والفاسق المصح  
بفسقه لا يختلف أحد في رد روايته.

قال الإمام مسلم في مقدمة صحيحه:

«إن خبر الفاسق ساقط غير مقبول، وإن شهادة غير العدل مردودة، والخبر  
وإن فارق معناه معنى الشهادة في بعض الوجوه، فقد يجتمعان في أعظم  
معانيهما، إذ كان خبر الفاسق غير مقبول عند أهل العلم، كما أن شهادته  
مردودة عند جميعهم».

ودللت السنة على نفي رواية المنكر من الأخبار كنحو دلالة القرآن على  
نفي خبر الفاسق وهو الأثر المشهور عن رسول الله ﷺ من حديث عنى  
بحديث يرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين<sup>(٢)</sup>.

وأما الفاسق المتأول غير مبيح للفسق، فلا خلاف في قبول روايته. لأن  
الناس يختلفون في أمور الفسق، فيرى بعضهم أنها فسق، ولا يرى غيرهم أنها  
فسق مثل شرب النبيذ: فقد يرى الحنفية أن شريه جائز، ومنعه الشافعية.  
فلو فتح باب التفسير لمجرد مخالفة ما يراه الإنسان، لما سلم أحد.

فالفاسق الذي يرد حديثه هو المجاهر بارتكاب المعاصي الكبيرة، وعدم  
مواظيبته على الواجبات والفرائض، فمثل هذا لا يؤمن عليه أن يكذب في حديثه

(١) المصدر السابق (٨٠ / ١١)

(٢) مقدمة صحيح مسلم (٩ / ١١) وضبطت الكاذبين بكسر الباء، وفتح النون بلفظ الجمع، وضبطتها  
بعضهم بفتح الباء وكسر النون بلفظ المثنى.

على رسول الله ﷺ أو يفترى على أحد من الصحابة، والتابعين.  
قال النهبي في ترجمة زاهر بن طاهر: مستند نيسابور، صحيح المساع،  
لكنه يخل بالصلاه، فترك الروايه عنه غير واحد من الحفاظ تورعاً<sup>(١)</sup>.

### ٣- من أسباب الجوح البدعة

البدعة: من بدع الشيء يدعه بداعاً مثل منعه ينفعه منعاً، وابتدعه:  
أنشاءه، ويدأه.

وفي التنزيل: قل ما كنت بداعاً من الرسل<sup>(٢)</sup> أي ما كنت أول من  
أرسل، وقد أرسل قبله رسل كثيرون، فلأي شيء تنكرون ذلك.

والبدعة - بكسر الباء في الشرع:

«هي إحداث مالم يكن في عهد رسول الله ﷺ أو «ما ابتدع من الدين  
بعد الإكمال».

وهي تطلق على الزيادة والنقصان في الدين مما لم يأمر به الشارع.  
وروى البيهقي بإسناده في مناقب الشافعي عن الشافعي -رحمه الله تعالى- قال: المحدثات من الأمور ضربان: أحدهما ما أحدث مما يخالف كتاباً  
أو سنة، أو آثراً، أو إجماعاً. فهذه البدعة الضلاله.

والثاني: ما أحدث من الخير لخلاف فيه لواحد من العلماء. وهذه محدثة  
غير مذمومة. وقد قال عمر بن الخطاب في قيام شهر رمضان: «نعمت البدعة  
هذه» يعني أنها محدثة لم تكن، وإن كانت ليس فيها رد لما مضى».

(١) ميزان الاعتدال (٩٤/٢)

(٢) سورة الأحقاف: آية ٩

لم يمض القرن الأول من الهجرى حتى افترقت الأمة الإسلامية إلى فرق كثيرة، وقعت بين هذه الفرق مناقشات، ومناظرات حادة، أدت إلى ازدياد الخصومة، والعداوة، ويمكن تقسيم الناس قسمين رئيسين:  
أحدهما أهل السنة والجماعة، وكان في مقدمتهم علماء أهل الحديث الذين دعوا إلى التمسك بالكتاب، والسنة، وحرموا الخروج عنهم.

والقسم الثاني: أهل البدع من المعتزلة، والجهمية، والخوارج، والشيعة وكان لوازها بأيدي الذين كانوا يسمون أصحاب المدرسة العقلية لأنهم غذوا عقولهم بالفلسفات المختلفة، وتجولوا بين الديانات، والعقائد المتنوعة، وكانت دعوتهم جهاراً إلى تأويل آيات الله وصفاته، وتعطيل منها ما يصعب فهمه، والتطول على الله ورسوله بالحجج الواهية، والعقول الزائفة.

قال مؤمل بن هشام: سمعت ابن علية يقول: أول من تكلم في الاعتزال واصل الغزال، ودخل معه في ذلك عمرو بن عبيد فأعجب به وزوج اخته، وقال لها: زوجتك برجل ما يصلح إلا أن يكون خليفة<sup>(١)</sup>.  
ويبدو أن أول من غاص في علم الكلام وتطاول على الله ورسوله هو عمرو ابن عبيد.

قال نعيم بن حماد: سمعت معاذ بن معاذ يصبح في مسجد البصرة يقول ليحيى القطان: أما تتقى الله ! تروى عن عمرو بن عبيدا وقد سمعته يقول : لو كانت **«تبت يدا أبي لهب»** في اللوح المحفوظ لم يكن لله على العباد

---

(١) ميزان الاعتدال (٢٧٥/٣)

حجّة<sup>(١)</sup>.

يقول عبید اللہ بن معاذ عن أبيه: إنّه سمع عمرو بن عبید يقول: وذکر له حديث الصادق المصدوق فقال: لو سمعت الأعمش يقول هذا لکذبته، ولو سمعته من زيد بن وهب لما صدقته، ولو سمعت ابن مسعود يقوله ما قبلته، ولو سمعت رسول اللہ ﷺ يقول هذا لردّته، لو سمعت اللہ يقول هذا لقلت: ليس على هذا أخذت ميثاقنا<sup>(٢)</sup>.

بعد مرور الزمان تباعد الاختلاف بين هذين الفريقين وأقام كل منهما الحجّ على ما ذهب إليه. وهذه الخلافات لم تكن في السنن والفروع بل كانت في توحيد اللہ عزوجل وصفاته، وتصور الآخرة. يقول ابن قتيبة -رحمه اللہ-:

«ولو كان اختلافهم في الفروع والسنن لاتسع لهم العذر عندنا - وإن كان لا عذر لهم مع ما يدعونه لأنفسهم كما اتسع لأهل الفقه، ووقدت لهم الأسوة بهم، ولكن اختلافهم في التوحيد وفي صفات اللہ تعالى، وفي قدرته، وفي نعيم أهل الجنة، وعذاب أهل النار، وعذاب البرزخ، وفي اللوح، وفي غير ذلك من الأمور التي لا يعلمها نبي إلا بوحى من اللہ تعالى»<sup>(٣)</sup>.

وقال: فاما أصحاب الحديث فainهم التمسوا الحق من وجهته، وتتبعوه من مظانه، وتقربوا من اللہ تعالى باتباعهم سنن رسول اللہ ﷺ وطلبهم لآثاره، وأخباره برا، وبحرا، وشرقا، وغربا، يرحل الواحد منهم راجلا مقويا في طلب الخبر الواحد، أو السنة الواحدة، حتى يأخذها من الناقل لها مشافهة، ثم لم

(١) المصدر السابق (٢٧٦/٣)

(٢) المصدر السابق (٢٧٨/٣)

(٣) تأويل مختلف الحديث (١٥)

يزالوا في التنوير عن الأخبار، والبحث لها حتى فهموا صحيحةها، وستقيمهما، وناسخها، ومنسوخها، وعرفوا من خالفها من الفقهاء إلى الرأي. فنبهوا على ذلك حتى نجم الحق بعد أن كان عافيا، ويسقط بعد أن كان دارسا، واجتمع بعد أن كان متفرقا، وإنقاد للسفن من كان عنها معرضا، وتنبه عليها من كان عنها غافلا، وحكم يقول رسول الله ﷺ بعد أن كان يحكم بقول فلان وفلان، وإن كان فيه خلاف على رسول الله ﷺ.

وقد يعيّبهم الطاعون بحملهم الضعف، وطلبهم الغرائب وفي الغريب الداء، ولم يحملوا الضعف والغريب، لأنهم رأوهما حقا، بل جمعوا الغث، والسمين، والصحيح ، والستقيم ليميزوا بينهما ويدلوا عليهما وقد فعلوا ذلك، ثم ضرب الأمثلة لذلك<sup>(١)</sup>.

هكذا يسرد ابن قتيبة اتهامات أهل البدع على أهل الحديث ويرد عليها بالحجج، والبراهين العقلية، والنقلية.

ثم جاء الرامهرمي القاضي الحسن بن عبد الرحمن (ت ٣٦٠هـ) صاحب كتاب «المحدث الفاصل بين الراوي والواعي» فندد في مقدمة كتابه بأهل البدع والضلالات، وتقولهم على أصحاب الحديث بقوله: «اعتراض طائفة من يشنأ الحديث، ويبغض أهله، فقالوا بتناقص أصحاب الحديث، والإزار بهم، وأسرفوا في ذمهم، والتقول عليهم، وقد شرف الله الحديث وفضل أهله، وأعلى منزلته، وحكمه على كل نحلة، وقدمه على كل علم، ورفع من ذكر من حمله وعندي به، فهم بيضة الدين ومنار الحجة» وأشار في كتابه بناقل حديث رسول الله ﷺ وسرد من الأحاديث والأثار الدالة على فضلهم ومتزلتهم.

(١) تأويل مختلف الحديث (٧٣-٧٤)

ثم جاء أبو يكر الخطيب البغدادي (ت ٦٤٦هـ)، وألف كتاباً سماه «شرف أصحاب الحديث»، وقال في مقدمته: «ونعم الله لعمل الخيرات، وعصمنا وإياكم من اقتحام البدع، والشبهات، فقد وفقنا على ما ذكرتم من عيب المبتدةة، أهل السنن والأثار، وطعنهم على من شغل نفسه بسماع الأحاديث وحفظ الأخبار، وتکذببهم بصحیح ما نقله إلى الأمة الأئمة الصادقون واستهزائهم بأهل الحق فيما وضعه عليهم الملحدون، الله يستهزئ بهم، ويهدم فن طفهائهم يعمهون، وليس ذلك عجيبة من مبتغي الهوى، ومن أضلهم الله عن سلوك سبيل الهدى، ومن واضح شأنهم، الدال على خذلانهم، صدوفهم عن النظر في أحكام القرآن، وتركهم الاحتجاج بآياته الواضحة البرهان، واطراحهم السنن من ورائهم، وتحكمهم في الدين بآرائهم، فالحدث منهم منهوم بالفزل، ذو السن مفتتون بالكلام والجدل، قد جعل دينه غرضاً للخصومات، أرسل نفسه في مراتع الھلكات، ومناه الشيطان دفع الحق بالشبهات، إن عرض عليه بعض كتب الأحكام المتعلقة بآثار نبينا، عليه أفضل الصلاة والسلام نبذاها جانبًا، ولئن ذاهباً عن النظر فيها، يسخر من حالها وراوتها، معاندة منه للدين وطعنا على أئمة المسلمين، ثم هو يفتخر على العوام بذهاب عمره في درس الكلام، ويرى جميعاً ضالين سواه، ويعتقد أن ليس ينجو إلا إياه، لخروجه فيما زعم عن حد التقليد، وانتسابه إلى القول بالعدل والتوحيد، وتوحيده إذا اعتبر كان شركاً وإحاداً، لأنه يجعل لله من خلقه شركاء وأنداداً، وعلمه عدول عن نهج الصواب إلى خلاف محكم السنة والكتاب.

وكم يرى البائس المسكين إذا ابتنى بعاداته في الدين، يسعى إلى الفقيه يستفتنه، وي العمل على ما يقوله ويرويه، راجعاً إلى التقليد بعد فراره منه،

وملتزما حكمه بعد صدوفه عنه، وعسى أن يكون في حكم حادثته من الخلاف ما يحتاج إلى إنعام النظر فيه، والاستكشاف، فكيف استحل التقليد بعد تحريره وهون الإثم فيه بعد تعظيمه؟ ولقد كان رفضه ما لا ينفعه في الآخرة والأولى، واشتغاله بأحكام الشريعة أخرى وأولى» انتهى.

ثم أشار في نهاية المقدمة إلى كتاب ابن قتيبة «تأويل مختلف الحديث، وأثنى عليه وقوله: «فيه مقنع لمن وفقه الله لرشده، ورزقه السداد في قصده»<sup>(١)</sup>.

ومع ذلك فلم يكن موقف المحدثين شديدا في رواية الحديث عن هؤلاء المبتدعة، فمن ثبت أنه يحرم الكذب على نفسه، وهو من أهل الصدق والأمانة، والحفظ والإتقان وليس بداعية إلى بدعته قبلوا منه روایته.

لذا اعترض أهل البدع على المحدثين بأنهم يكتبون الحديث عن رجال من مخالفتهم: كقتادة، وابن أبي نجيح، وابن أبي ذئب، ويتنعون عن مثلهم، ومثل عمرو بن عبيد، وعمرو بن فائد، ومعبد الجهنمي.

وأجاب ابن قتيبة على هذا بقوله: «إن هؤلاء الذين كتبوا عنهم، أهل علم، وأهل صدق في الرواية، ومن كان بهذه المنزلة فلا بأس بالكتاب عنه، والعمل بروايته إلا فيما اعتقده من الهوى، فإنه لا يكتب عنه، ولا يعمل به، كما أن الثقة العدل تقبل شهادته على غيره، ولا تقبل شهادته لنفسه، ولا لابنه، ولا لأبيه، ولا فيما جرى إليه نفعا، أو دفع عنه ضررا، وإنما منع من قبول قول الصادق فيما وافق نحليته، وشاكل هواه لأن نفسه ترىه أن الحق فيما اعتقده، وأن القرية إلى الله عزوجل في تشبيته بكل وجه، ولا يؤمن مع ذلك التحرير والزيادة

والنقصان»<sup>(١)</sup>.

وقال نعيم بن حماد: قيل لابن المبارك: لم رويت عن سعيد وهشام الدستوائي وتركت حديث عمرو بن عبيد، ورأيهم واحد، قال: كان عمرو بن عبيد يدعو إلى رأيه، ويظهر الدعوة، وكانا ساكتين<sup>(٢)</sup>.

وقال أحمد بن محمد الحضرمي: سألت ابن معين عن عمرو بن عبيد، فقال: لا يكتب حديثه، فقلت له: كان يكذب؟ فقال: كان داعية إلى دينه، فقلت له: فلم ثقت قتادة، وابن أبي عروبة، وسلم بن مسکین؟ فقال: كانوا يصدقون في حديثهم، ولم يكونوا يدعون إلى بدعة<sup>(٣)</sup>.

وما قاله ابن قتيبة، وابن المبارك، وابن معين هو الفالب في منهج المحدثين من رواية الحديث عن أهل البدع، ومع ذلك فقد روى الشیخان أو أحدهما عن المبتدع الداعية إلى بدعته، إذا حفت القرائن بصدقه: كاحتجاج البخاري بعمران بن حطان وكان داعية إلى مذهب الخوارج، وعياد بن يعقوب الرواجني الكوفي رافضي مشهور إلا أنه كان صدوقاً، فقد ثقہ أبو حاتم، وكان ابن خزيمة إذا حدث عنه يقول: حدثنا الثقة في روايته، المتهم في رأيه، وعياد بن يعقوب، روى عنه البخاري حديثاً واحداً مقتولاً في كتاب التوحيد<sup>(٤)</sup>، واحتجاجهما بعد الحميد بن عبد الرحمن الحمانى وكان داعية إلى الإرجاء وغيرهم.

(١) تأويل مختلف الحديث (ص ٨٥-٨٦)

(٢) ميزان الاعتلال (٢٧٥/٣)

(٣) المصدر السابق (٢٧٧/٣)

(٤) هدى الساري (٤١٢)

وأما من كفر ببدعته فقد ادعى النووي في التقرير الاتفاق على عدم الاحتجاج به.

والصحيح أن دعوى الاتفاق ممنوعة، قال الحافظ ابن حجر في كتابه «النخبة» : والتحقيق أنه لا يرد كل مكفر ببدعته لأن كل طائفة تدعي أن مخالفتها مبتدةعة، وقد تبالغ فتکفر، ولو أخذ ذلك على الإطلاق لاستلزم تکفير جميع الطوائف، ثم قال: فالمعتمد أن الذي ترد روايته من أنكر أمراً متواتراً من الشرع معلوماً من الدين بالضرورة ، كذا من اعتقاد عكسه، وأما من لم يكن بهذه الصفة وانضم إلى ذلك ضبطه لما يرويه مع ورعيه وتقواه، فلامانع من قبوله، وقد مثل الشيخ الملا علي القاري بالصلوات الخمس والحج وغیر ذلك<sup>(١)</sup>.

وأما غير ذلك فكل مجتهد مأجور، إن أصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر واحد، وعقد الإمام ابن حزم وهو معروف من المتشددين فصلاً في (الفصل في الملل والأهواء والنحل) فقال: (الكلام فيمن يکفر ولا يکفر) اختلف الناس في هذا الباب، فذهب طائفة إلى أن من خالفهم في شيءٍ من مسائل الاعتقاد، أو في شيءٍ من مسائل الفتيا فهو كافر، وذهب طائفة إلى أنه كافر في بعض ذلك، فاسق غير كافر في بعضه على حسب ما أذتهم إليه عقولهم وظنونهم، وذهب طائفة إلى أن من خالفهم في مسائل الاعتقاد فهو كافر، وأن من خالفهم في مسائل الأحكام والعبادات فليس بكافر، ولا فاسق، ولكنه مجتهد معذور إن أخطأ مأجور بنيته. ثم قال: على كل حال إن أصاب الحق فله أجران، وإن أخطأ فله أجر واحد.

---

(١) شرح نخبة النك (١٥٦-١٥٧)

وهذا قول أبي ليلي، وأبي حنيفة، والشافعي، وسفيان الثوري، وداود بن علي، وهو قول كل من عرضا له قولنا في هذه المسألة من الصحابة رضي الله عنهم، لأنعلم منهم في ذلك خلافاً أصلاً إلا من ذكرنا من اختلافهم في تكبير من ترك الصلاة متعمداً حتى خرج وقتها، أو ترك أداء الزكاة، أو ترك الحج، أو ترك صيام رمضان، أو شرب الخمر<sup>(١)</sup>.

وقال المأذن: التشيع في عرف المقدمين هو اعتقاد تفضيل علي على عثمان، وأن علياً كان مصيبة في حربه، وأن مخالفه مخطيء مع تقديم الشيوخين وتفضيلهما، وربما اعتقد بعضهم أن علياً أفضل الخلق بعد رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ، وإذا كان معتقد ذلك ورعا ديناً صادقاً مجتهداً، فلا ترد روايته بهذا لا سيما إن كان غير داعية، وأما التشيع في عرف المتأخرین فهو الرفض الممض، فلاتقبل رواية الراضي الفالي، ولا كرامته<sup>(٢)</sup>.

وهذا هو الصواب، فإن الروافض لا تقبل رواياتهم لأنهم يسبون الصحابة ويکفرون بهم، ومن كان هذا من مذهبـه فكيف يؤمن منه الكذب على رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ.

وقد قال الذهبي: في الميزان في ترجمة أبيان بن تغلب:  
«إن البدعة على ضربين: فبدعة صغرى كغلو التشيع، أو كالتشيع بلا غلو، ولا تحريف، فهذا كثثير في التابعين، وتابعـيهـمـ معـ الدينـ، والورعـ، والصدقـ، فلو رد حديث هؤلاً لذهب جملة من الآثار النبوية، وهذه مفسدة بيـنةـ، ثم بدعة كبرى كالرفض الكامل والغلو فيهـ، والخطـ علىـ أبيـ بـكرـ، وعـمرـ رـضـيـ اللـهـ

(١) الفصل في الملل والأهواء والنحل (٢٤٧/٣)

(٢) تهذيب التهذيب (٩٤/١)

عنهم، والدعاء إلى ذلك فذا النوع لا يحتاج بهم، ولا كرامة»، ثم قال: «بل الكذب شعارهم، والتقية والنفاق دثارهم فكيف يقبل نقل من هذا حاله؟ حاشا وكلا»<sup>(١)</sup>.

واشترط الجوزجاني شرطا آخر لقبول رواية المبتدع غير الداعية، وهو أن لا يكون الحديث الذي رواه مؤيداً لبدعته فقال: «ومنهم زائف عن الحق أي عن السنة، صادق اللهجة فليس فيه حيلة، إلا أن يؤخذ من حديثه ما لا يكون منكراً إذا لم يقو به بدعته».

وقد صوب الحافظ هذا الرأي بقوله: «ما قاله الجوزجاني متوجه لأن العلة التي رد لها حديث الداعية واردة فيما إذا كان ظاهر المروي يوافق مذهب المبتدع ولم يكن داعية<sup>(٢)</sup>».

وقال ابن حبان: «وليس بين أهل الحديث من أئمتنا خلاف أن الصدوق المتقن إذا كان فيه بدعة، ولم يكن يدعو إليها أن الاحتجاج بأخباره جائز، فإذا دعا إلى بدعته سقط الاحتجاج بأخباره، ولهذه العلة ما تركوا حديث جماعة من كانوا ينتحرون البدع، ويدعون إليها وإن كانوا ثقات»<sup>(٣)</sup>.

هذا هو الغالب عند أئمة الإسلام ونجد في الصحيحين أو في أحدهما بعض الروايات من طريق الدعاة الفالين موافقاً لمذهبهم، ففي صحيح مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة، ثنا وكيع، وأبو معاوية، عن الأعمش، عن عدي بن ثابت، عن زر، قال: قال علي بن طالب: والذي فلق الحبة، ويرأ النسمة

(١) ميزان الاعتلال (١/٥)

(٢) شرح نخبة الفكر للحافظ (٢٧٩) مع مجموعة الرسائل الكمالية .

(٣) الثقات (٦/١٤٠)

إنه لعهد النبي الأمي ﷺ إلى أن لا يحمني إلا مؤمن، ولا يبغضني إلا منافق<sup>(١)</sup>.

وعدي بن ثابت هذا من رجال السنة، قال فيه ابن معين: شيعي مفترط، وقال الجوزجاني: مائل عن القصد، وقال الدارقطني: ثقة إلا أنه كان غالباً في التشيع، وقال أبو حاتم: صدوق وكان إمام مسجد الشيعة وقادتهم، وقال أحمد: ثقة إلا أنه كان يتشيع، ولم يكذب أحد من ناحية عدالته وكذلك ما أخرج الشیخان عن قيس بن أبي حازم، أن عمرو بن العاص قال: سمعت النبي ﷺ جهاراً غير سر يقول: إن آل أبي - قال عمرو في كتاب محمد بن جعفر بياض - ليسوا بأولئك، إنما ولهم الله وصالح المؤمنين . زاد عنبرة بن عبد الواحد، عن بيان عن قيس، عن عمرو بن العاص، قال: سمعت النبي ﷺ «ولكن لهم رحم أبلها بيلالها، يعني أصلها يصلوها»<sup>(٢)</sup>.

قال أبو بكر بن العربي، في «سراج المربيين»، كان في أصل حديث عمرو ابن العاص «إن آل أبي طالب» وهذه الرواية التي أشار إليها ابن العربي موجودة في «مستخرج أبي نعيم» من طريق الفضل بن الموفق عن عنبرة بن عبد الواحد بسنده البخاري، وقد أخرجه الإمام علي أيضاً من هذا الوجه إلا أنه أبهم لفظ «طالب»<sup>(٣)</sup>.

وقيس بن أبي حازم ناصبي كان منحرفاً عن علي بن أبي طالب ومع ذلك

(١) صحيح مسلم بشرح النووي (٦٤/٢)؛ كتاب الإيمان، باب الدليل على أن حب الانصار وعلى من الإيمان.

(٢) صحيح البخاري مع فتح الباري: كتاب الأدب بباب تبل الرحم بيلالها (٤١٩/١٠).

(٣) فتح الباري (٤٢٠/١٠).

فقد أخرج الشیخان حديثه المؤید لذهبـه. لأنـه كان ثقة ثبتا مقبولـ الروایـة.  
فھؤـلا، المبتدـعة الـذین أخـرـجـ عنـہم الشـیـخـان أو أحـدـهـما لمـ يـثـبـتـ فـیـهـمـ  
الـکـذـبـ؛ وـھـوـ منـ لاـيـسـتـحـلـونـهـ فالـقـولـ بـرـدـ حـدـیـثـ المـبـتـدـعـةـ الدـاعـیـةـ إـلـىـ بـدـعـتـهـ لـبـسـ  
عـلـىـ عـلـومـ، وـإـنـاـ هـوـ فـیـ بـعـضـ صـورـ دـوـنـ بـعـضـ.

وهـنـاكـ قـرـائـنـ أـخـرـىـ جـعـلـتـ الشـیـخـینـ يـصـدـقـانـ ماـ رـوـاهـ فـأـدـخـلـهـ فـیـ  
صـحـیـحـیـهـمـ وـقـدـ قـالـ اـبـنـ رـجـبـ: وـرـخـصـتـ طـائـفـةـ فـیـ الرـوـایـةـ عـنـہـمـ إـذـاـ لـمـ يـتـهـمـواـ  
بـالـکـذـبـ مـنـہـمـ أـبـوـ حـنـیـفـةـ، وـالـشـافـعـیـ، وـبـعـیـیـ بـنـ مـعـیـنـ، وـعـلـیـ بـنـ الـمـدـینـیـ<sup>(١)</sup>ـ.  
وـأـمـاـ التـائـبـ مـنـ بـدـعـتـهـ فـیـ قـبـولـ رـوـایـتـهـ مـذـہـبـانـ.

المـذـہـبـ الـأـوـلـ: تـقـبـلـ تـوـبـتـهـ لـقـولـ رـسـوـلـ اللـہـ عـلـیـهـ تـلـیـتـهـ: أـمـرـتـ أـنـ أـقـاتـلـ  
الـنـاسـ حـتـیـ يـقـولـواـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـہـ، فـإـذـاـ قـالـوـهـاـ عـصـمـاـ مـنـیـ  
دـمـائـهـمـ، وـأـمـوـالـهـمـ إـلـاـ بـحـقـهـاـ، وـحـسـابـهـمـ عـلـىـ اللـہـ»ـ.

روـاهـ أـصـحـابـ الـكـتـبـ الـسـتـةـ عـنـ أـبـيـ هـرـیرـةـ رـضـیـ اللـہـ عـنـهـ، وـلـأـنـ الـدـینـ بـنـیـ  
عـلـیـ الـظـاـهـرـ وـالـلـہـ يـتـوـلـیـ السـرـائـرـ، وـمـثـالـهـ كـالـمـکـرـهـ إـذـاـ أـسـلـمـ تـحـتـ ظـلـالـ السـیـوـفـ،  
وـھـوـ خـائـفـ عـلـىـ روـحـهـ، وـالـظـاـھـرـ أـنـ یـضـمـرـ غـيـرـ ماـ یـظـھـرـ وـمـعـ ذـلـكـ فـیـقـبـلـ إـسـلـامـهـ،  
وـقـدـ زـجـرـ النـبـیـ عـلـیـهـ تـلـیـتـهـ أـسـمـاـةـ بـنـ زـيـدـ لـمـ قـتـلـ مـنـ قـالـ: لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـہـ، وـقـالـ: إـنـاـ  
قـالـ: ذـلـكـ خـوـفاـ مـنـ السـیـفـ، فـقـالـ لـهـ رـسـوـلـ اللـہـ عـلـیـهـ تـلـیـتـهـ: هـلـاـ شـقـلتـ عـنـ قـلـبـهـ.

وـالـمـذـہـبـ الـثـانـیـ: لـاـ تـقـبـلـ تـوـبـتـهـ، لـأـنـ لـوـ فـتـحـ هـذـاـ الـبـابـ لـمـ يـكـنـ حـسـمـ  
مـادـتـهـمـ وـقـعـمـ غـائـلـتـهـمـ، فـإـنـ مـنـ سـرـ عـقـیدـةـ الـمـبـتـدـعـةـ مـنـ الرـوـافـضـ، وـالـبـاطـنـیـةـ  
الـتـدـینـ بـالـتـقـیـةـ.

(١) انـظرـ: شـرـحـ عـلـلـ التـرـمـذـيـ (٥٣/١)

قال الغزالى: في قبول توبية الروافض، والغلاة من الباطنية أحوال:  
الأولى: أن يتتسارع إلى إظهار التوبة واحد منهم من غير قتال، ولا  
إرهاق، واضطرار، ولكن على سبيل الإيثار، والاختيار متبرعا به ابتداءً من غير  
خوف، فهذا تقبل توبته.

الحالة الثانية: الذي يسلم تحت ظلال السيف، ولكنه من جملة عوامهم  
وجهالهم، لا من جملة دعاتهم، وضلالهم، فهذا أيضاً تقبل توبته.

الحالة الثالثة: أن نظرف بواحد من دعاتهم، من يعرف منه أنه يعتقد بطلان  
مذهبه، ولكنه ينتحله غير معتقد له ليتوصل إلى استعماله الخلق، وصرف  
وجوههم إلى نفسه، طالبا للرئاسة وطمعا في حطام الدنيا، فهذا الذي يتقى  
شره، وأمره فيه منوط برأي الإمام<sup>(١)</sup>.

وأما التائب من الكذب في حديث رسول الله ﷺ فلا تقبل توبته أبداً،  
وإن حسنت طريقته: اختياره الإمام أحمد، وأبي يكر الحمبدي، وأبي يكر الصيرفي،  
ويمكن توجيه هذا القول بأنه جعل ذلك تغليطا عليه، وزجرا عن الكذب على  
رسول الله ﷺ ل معظم مفسدته، فإنه يصير شرعاً مستمراً إلى يوم القيمة،  
بخلاف الكذب على غيره، فإن مفسدته قاصرة<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر فضائح الباطنية (١٦٣-١٦٠).

(٢) تدريب الراوي (٣٣٠/١).

## ومن البدعة التشيع

لم يسلم كثير من المحدثين وكبار الرواة من الاتهام بالتشيع، وهو في بداية الأمر يعرف بحبه لعلي، وتقديمه على عثمان رضي الله عنهما جميعاً فمن كان معتقداً بهذا بدون سب أحد الصحابة أو تكفيتهم كان أمرهم هيناً لأجل مجال الاجتهاد فيه، فلم يأنف المحدثون من الرواية عنهم، وإليكم بعض الأمثلة:

- ١- علي بن المنذر الطريقي، قال النسائي: شيعي محض ثقة، وقال ابن أبي حاتم: صدوق ثقة<sup>(١)</sup>.

- ٢- وعلى بن هاشم: قال أبو داود: ثبت يتشيع، وقال البخاري: كان هو وأبوه غالبين في مذهبهما، ومع ذلك فقد أخرج عنه مسلم.

قال الذهبي: ولغلوه ترك البخاري إخراج حديثه، فإنه يتتجنب الرافضة كثيراً، كأنه يخاف من تدينهم بالتفقية، ولا تراه يتتجنب القدرة، ولا الخوارج، ولا الجهمية، فإنهم على بدعهم يلزمون الصدق<sup>(٢)</sup>.

- ٣- فطر بن خليفة: قال أحمد: كان ثقة صالح الحديث، حديثه حديث رجل كيس، إلا أنه يتشيع<sup>(٣)</sup>.

- ٤- خالد بن مخلد القططاني أبو الهيثم البجلي، روى عنه البخاري، ومسلم، وأبوداود، إلا أنه كان يتشيع.

قال الآجري عن أبي داود: صدوق ولكنها يتشيع.

(١) ميزان الاعتدال (١٥٧/٣)

(٢) ميزان الاعتدال (١٦٠/٣)

(٣) المصدر السابق (٣٦٤/٣)

وقال ابن سعد: كان متشارقاً منكر الحديث، في التشيع مفترطاً، وكتبوا عنه للضرورة.

قال العجلبي: ثقة، فيه قليل تشيع، وكان كثير الحديث. وقال الجوزجاني: كان شتاماً معلناً لسوء مذهبة.

وقال الأعين: قلت له عندك أحاديث في مناقب الصحابة؟ قال: قل في الثالث، أو الثاقب، بالمثلة لا بالنون<sup>(١)</sup>.

أقول: القول الأخير فيه مبالغة، ولا أظن أن الشيفيين يرويان عن مثل هذا، وقد وثقه ابن شاهين، وعثمان بن أبي شيبة، وابن حبان وغيرهم.

٥ - والحارث بن حصيرة الأزدي: قال ابن معين: ثقة، وقال النسائي أيضاً: ثقة.

وقال أبو أحمد الزبيري: كان يؤمن بالرجعة.

وقال ابن عدي: يكتب حدشه على ضعفه وهو من المتحرقين بالكوفة في التشيع<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو حاتم: هو من الشيعة العتق لو لا الشوري روى عنه لترك<sup>(٣)</sup>.  
والغريب من النسائي أنه يضعف الرجال بآلفه الأسباب، ويوثق الحارث ابن حصيرة الذي كان يؤمن بالرجعة، إن ثبت هذا فهو كفر صريح.

٦ - وكان الحافظ أبي يكرب عبد الرزاق بن همام الصنعاني أيضاً يتتشيع،

(١) تهذيب التهذيب (١١٧/٣ - ١١٨) وهدى الساري (٤٠٠).

(٢) ميزان الاعدال (٤٣٢/١).

(٣) المصدر السابق (٤٣٣/١).

فقيل له: أستاذك أصحاب السنة وهم معمراً، وابن جريج، والأوزاعي، ومالك، وسفيان، فعنمن أخذت هذا المذهب؟ فقال: قدم علينا جعفر بن سليمان، فرأيته فاضلاً حسن الهدى، فأخذت هذا عنه<sup>(١)</sup>.

٧- كان إسماعيل بن أبيان الأزدي شيخاً للبخاري، وقال فيه: صدوق، وقال غيره: كان يتشيع<sup>(٢)</sup>.

٨- وكثير بن يحيى بن كثير: محله الصدق، وكان يتشيع، قاله أبو حاتم: وقال أبو زرعة: صدوق<sup>(٣)</sup>.

٩- وجعفر بن زياد الأحمر أبو عبد الله: قال عنه حفيده حسين بن علي بن جعفر: كان جدي من رؤساء الشيعة، وقد وثقه ابن معين، ويعقوب بن سفيان، ويعقوب الفسوبي، وعثمان بن أبي شيبة، والعجلاني، وغيرهم. وقال النسائي: ليس به بأس<sup>(٤)</sup>.

روى له الترمذى والنمساني.

١٠- وعبد الرحمن بن صالح (الأزدي العتكى) رافضي، وكان يغشى أحمد بن حنبل في قوله، ويدنيه، فقيل له فيه؟ فقال: سبحان الله عزوجل رجل أحب قوماً من أهل بيته النبي ﷺ وهو ثقة.

(١) المصدر السابق (٤٠٩ / ١)

(٢) ميزان الاعتدال (٢١٢ / ١)

(٣) الجرج والتعدل (١٥٨ / ٢ / ٣)

(٤) تهذيب التهذيب (٩٣ / ٢)

وكان يحيى بن معين يقول: يقدم عليكم رجل من أهل الكوفة، يقال له عبد الرحمن بن صالح، ثقة صدوق شيعي، لأن يخر من السما، أحب إليه من أن يكذب في نصف حرف.

وقال محمد بن موسى البريري: رأيت يحيى بن معين جالسا في دهليزه غير مرأة يكتب عنه<sup>(١)</sup>.

يبدو من هذا أن التشيع وحده ليس بكاف في الجرح، وإنما المجرور من جمع بين التشيع والكذب كما قال أبو نعيم في عبدالجبار بن العباس: «لم يكن في الكوفة أكذب منه، وكان يت شيئاً» وقس على ذلك أنواعاً أخرى من البدعة الخبيثة.

## ٥ - ومن أسباب الجرح الجهالة

والجهالة ضد الشهرة: وهي أن يكون الراوي غير معروف لدى العلماء في طلب العلم والجد فيه، والرحلة له.

وهو على نوعين:

١ - مجهول العين: ويسمى مجهول العدالة ظاهراً وباطناً.

عرفه الخطيب بقوله: هو من لم يشتهر بطلب العلم في نفسه ولا عرفه العلماء به، ومن لم يعرف حديثه إلا من جهة راو واحد<sup>(٢)</sup>.

مثل جبار، وشداد الطائي، وسعيد بن ذي حدان، وعبد الله ومالك بن أغر، وعمرو الملقب بذى مر الهمданى، وقيس بن كريم الأحدب، فإن كل واحد من هؤلاء

(١) تهذيب التهذيب (١٩٧/٦١-١٩٨)

(٢) الكفاية (١٤٩)

لم يرو عنه سوى أبي إسحاق السبئي، وكجوري بن كلبي السدوسي البصري وحلام بن جزل، وسمعان بن مشيخ أو مشموج، وعبدالله بن سعد التيمي، وعبدالرحمن بن نفر الحصبي، وعمير بن إسحاق القرشي، ومحمد بن عبد الرحمن وبن الحارث بن هشام المخزومي المدنى، ومحمد بن عثمان بن عبد الله بن موهب، وأبي يحيى بن مولى أبي جعده حيث لم يرو عن الأول إلا قتادة، وعن الثاني إلا أبو الطفيل الهمانى، وعن الثالث إلا الشعبي، وعن الرابع إلا بكير بن الأشج، وعن الخامس إلا الوليد بن مسلم، وعن السادس إلا عبدالله بن عون، وعن السابع إلا الزهري، وعن الثامن إلا شعبة، وعن التاسع إلا الأعمش<sup>(١)</sup>.

وقال المحققون من أهل الحديث إن هؤلاء وأمثالهم لا تقبل روايتهم لأجل الجهة فيهم، لأن من شرط صحة الحديث أن يكون الراوى ثقة ضابطاً، ومن لم يرو عنه إلا واحد ولم يوثقه أحد لا يكون ثقة ضابطاً. وخالفهم في ذلك ابن حبان، فمن روى عنه واحد ولم يعرف فيه جرح فهو ثقة عنده، وأدخله في كتابه الثقات، وعليه اعتماد الهيثمي في كتابه «مجمع الزوائد» فتبينه.

## ٢- المستور ويسمى أيضاً مجھول العدالة باطننا لا ظاهر.

وهو من روی عنه اثنان فصاعداً من المشهورين بالعلم ولم يوثقه أحد. قال الخطيب: وأقل ما ترتفع به جهة (العين) أن يروي عن الرجل اثنان فصاعداً إلا أنه لا يثبت له حكم العدالة بروايتها عنه.

وهذا الذي عليه علماء الحديث قدماً وحدثنا.

وحكمة الرد لروايتها: إذ لا فرق بين رواية واحد، ورواية اثنين ولم

(١) انظر فتح المغيث (١٩٣/٢٩٤-٢٩٥)

يوثقه أحد، إلا أن الثاني أقل ضعفاً من الأول، فمن العلماء من يعتبرون به ويستشهدون بالثاني دون الأول، والحق ما قاله الخطيب، فإن هذا العلم دين فانظروا عنم تأخذون دينكم.

إلا أن عبارة الدارقطني توحى بأن من روى عنه ثقنان فقد ارتفعت جهالته، وثبتت عدالته<sup>(١)</sup>.

فهذا لابد أن يكون مقيداً بأنهما لا يرويان إلا عن ثقة، فمن كان هذا شأنه فثبتت عدالته، فإن العدالة ثبتت بالتنصيص كما ثبتت بالرواية، وعليه يحمل بعض رجال الشیخین الذين لم يرو عنهم إلا واحد أو اثنان ولم يوثقهم أحد، فإن رواية الشیخین عنهم توثيق لهم.

وقد توسع الحنفية في قبول المستورين إلا أن المحققين منهم قيدوا ذلك بالقرون المفضلة لغلبة العدالة والصلاح.

وأما أبوحاتم فالجهول عنده من روى عنه واحد أو أكثر ولم يوثقه أحد بدون تفريق بين مجهول العين ومجهول الحال.

والضابط في قوله «المجهول» أن ينظر هل وثقه أحد قبله أو بعده أم لا؛ فإذا عرف أن أحداً وثقه فهو ثقة، ترفع عنه الجهة، وإن لم يوجد من يوثقه فهو مجهول إما عيناً وإما حالاً، ويستثنى من هذا رجال الشیخین أو أحدهما، فإذا أطلق فيهم أبوحاتم كلمة الجهة، فهي مرتفعة بروايتها أو برواية أحدهما للتزامهما بإخراج ما صح، فإذا راجهها توثيق لهم.

إليكم بعض من قال فيهم أبوحاتم: مجهول وقد روى عنه واحد.

(١) فتح المغيث (٢٩٨/١)

إسحاق بن خالد: مجهول، روى عنه سعيد بن أبي هلال<sup>(١)</sup>.

وإسحاق بن خليفة، روى عنه عيسى بن يونس<sup>(٢)</sup>.

وإسحاق بن رفيع الزماري، روى عنه الحسين بن الزيرقان<sup>(٣)</sup>.

وإسحاق بن عمر، روى عنه سعيد بن أبي هلال<sup>(٤)</sup>.

وإسحاق بن محمد، روى عنه عمر بن محمد العربي<sup>(٥)</sup>.

والحسن بن أبي العوام الكوفي، روى عنه أبوسعيد الأشج<sup>(٦)</sup>.

والحسن بن غالب التميمي، روى عنه الحكم أبومضر<sup>(٧)</sup>.

وإسماعيل بن عبدالله بن خالد بن سعيد مولى ابن جدعان، قال فيه:

«لأعلم روى عنه إلا ابن أبي أوس، وأرى في حديثه ضعفاً، وهو مجهول<sup>(٨)</sup>.

وإسماعيل بن قيس القيسي، روى عنه معن بن عيسى<sup>(٩)</sup>.

---

(١) المبرج والتعديل (٢١٨/٢)

(٢) المصدر السابق (٢١٨/٢)

(٣) المصدر السابق (٢٢٠/٢)

(٤) المصدر السابق (٢٢٩/٤)

(٥) المصدر السابق (٢٣٣/٢)

(٦) المصدر السابق (٣٢/٣)

(٧) المصدر السابق (٣٢/٣)

(٨) المصدر السابق (١٨٠/٢)

(٩) المصدر السابق (١٩٣/٢)

وإسحاق بن الوزير أبويعقوب التميمي<sup>(١)</sup>.

وإسحاق الغزال، روى عنه عبدالصمد بن عبدالوارث<sup>(٢)</sup>.

وأيوب بن بشير البصري، روى عنه عيسى بن موسى<sup>(٣)</sup>.

وأيوب بن صالح الأزدي، روى عنه داود بن عبد الرحمن<sup>(٤)</sup>.

ويذكر ابن سليمان أبوبحبي البصري الأسواري، روى عنه خليفة بن

خياط<sup>(٥)</sup>.

وأطلق أيضاً أبوحاتم اسم المجهول على من روى عنه اثنان وإلیكم بعض

هؤلاء:

الحسين بن محمد، روى عنه زيد بن الحباب، وموسى بن إسماعيل<sup>(٦)</sup>.

والحكم المكي روى عنه ابن المبارك، ومحمد بن مقاتل الروزي<sup>(٧)</sup>.

وسعيد بن حماد أبوعثمان، روى عنه أبوجعفر الدارمي، وعيسى بن مسلم

القرشي<sup>(٨)</sup>.

(١) الجرح والتعديل (٤٣٩/٢)

(٢) المصدر السابق (٢٣٩/٢)

(٣) المصدر السابق (٢٤١/٢)

(٤) المصدر السابق (٢٥٠/٢ - ٢٥١)

(٥) المصدر السابق (٣٨٧/٢)

(٦) المصدر السابق (٦٤/٣)

(٧) المصدر السابق (١٣١/٣)

(٨) المصدر السابق (١٤/٤)

وسعيد بن ذي لعوة، روی عنہ الشعبي، وأبو إسحاق السباعي<sup>(١)</sup>.

وسعيد بن سلمة المصري، روی عنہ عمرو بن الحارث، وسلیمان بن أبي زینب<sup>(٢)</sup>.

وصالح بن رستم أبو عبدالسلام، روی عنہ سعید بن أبي أيوب، وعبدالله ابن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر<sup>(٣)</sup>.

وعمر بن رشيد الثقفي، روی عنہ عبدالصمد بن عبدالوارث، ومسلم بن إبراهيم<sup>(٤)</sup>.

وإبراهيم بن إسماعيل، روی عنہ حجاج بن عبيد، وعمرو بن دينار<sup>(٥)</sup>.  
وحازم العنزي أبو محمد بن البصري، روی عنہ نصر بن علي الجهمي،  
ويعقوب بن بشير العنزي<sup>(٦)</sup>.

كما أطلق أيضاً أبو حاتم اسم المجهول على من روی عنہ أكثر من اثنين  
وإليكم بعض هؤلاء.

حماد بن عبد الرحمن الكلبي، روی عنہ الوليد بن مسلم، وصالح بن

(١) المصدر السابق (١٨/٤)

(٢) المصدر السابق (٢٩/٤)

(٣) المصدر السابق (٤٠٣/٤)

(٤) المصدر السابق (١٠٨/٦)

(٥) ميزان الاعتدال (٢٠/١)

(٦) تهذيب التهذيب (٧٩/٣)

محمد الترمذى، وهشام بن عمار، وغيرهم<sup>(١)</sup>.

وعبدالله بن عثمان بن إسحاق الزهرى، روى عنه إبراهيم بن عبد الله الهروى، وأحمد بن عبدالرحمن بن وهب، وسلمة بن حفص السعدي، ومحمد بن صالح البطال، ومحمد بن عبد الله بن عبيد بن عقيل الھلالى، ومحمد بن يونس الكريمي، وغيرهم<sup>(٢)</sup>.

وسعيد بن عبد الله بن جریج، روى عنه الأعمش، وعزرة بن ثابت، وحوشب بن عقيل، وأبان بن أبي عیاش، ومحمد بن مهزم، وصححة الترمذى<sup>(٣)</sup>.

وعيسى بن إبراهيم بن عيسى الشرودى الغافقى، روى عنه أبو داود، والنمسانى، وابن ماجه، وأحمد بن يونس، وزكريا الساجى، وغيرهم كثيرون<sup>(٤)</sup>.

والحكم بن عبد الله البصري:

قال الحافظ في مقدمة فتح الباري: ليس بمحظول من روى عنه أربع ثقات ووثقه الذهلى<sup>(٥)</sup>. انتهى.

وعباس القنطري: قال الحافظ: إن أراد العين فقد روى عنه البخارى، وموسى بن هلال، والحسين بن علي المعرى، وإن أراد الحال فقد وثقه عبد الله بن

(١) المصدر السابق (١٨/٣)

(٢) المصدر السابق (٣١٣/٥)

(٣) المصدر السابق (٥٢،٥١/٤)

(٤) تهذيب التهذيب (٢٠٥/٨)

(٥) هدى السارى (٣٩٨)

أحمد بن حنبل، قال: سألت أبي فذكره بخير، انتهى.  
وليس أبوحاتم منفردا في هذا المنهج في تجاهيل الرجال، فقد جهل أيضا الأزدي بعض من روى عنه الأئمة مثل عيسى بن عبد الرحمن بن فروة الأنباري، وقد روى عنه ابن لهيعة، وأبوداود الطبيالسي، ومحمد بن شعيب بن شابور، وغيرهم<sup>(١)</sup>.

وأطلق العقيلي، وابن المديني اسم المجهالة على حميد بن وهب القرشي مع أنه قد روى عنه محمد بن طلحة بن مصرف، وعامر بن إبراهيم الأصبهاني، وله حديث واحد في الخضاب بالصفرة: في سن أبي داود، وابن ماجه<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن المديني في عبدالله بن الوليد بن عبدالله بن مغفل المزنبي الكوفي: إنه مجھول لا أعرفه. وقد وثقه العجلاني، والنسائي، وابن معين، روى عنه ابن المبارك، وابن عبيدة، وأبو أحمد الزبيري، والحسن بن ثابت الأحول، وأبي عاصم، وأبونعيم، وغيرهم<sup>(٣)</sup>.

وقال ابنقطان في خالد بن سعيد بن أبي مرير التيمي مجھول. وقد روى عنه ابنه: عبدالله، ومحمد بن معن الغفاري، وعطاف بن خالد المخزوبي<sup>(٤)</sup>.

وقال أيضا في عبد الرحمن بن أبي عوف الجرشي الحمصي القاضي: إنه مجھول الحال، وقد روى عنه جرير بن عثمان، ومروان بن رؤبة الشعبي، وصفوان

(١) تهذيب التهذيب (٢١٨/٨)

(٢) المصدر السابق (٥٢/٣)

(٣) تهذيب التهذيب (٦٩/٦)

(٤) المصدر السابق (٩٥/٣)

ابن عمرو بن محمد بن الوليد الزبيدي، وثور بن يزيد، وذكره ابن مندة في الصحابة، وابن حبان في الثقات ووثقه العجلاني<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً في إبراهيم بن جرير بن عبد الله البجلي: مجھول الحال، وقد روی عنه أبیان بن عبد الله البجلي، وشريك القاضي، وقيس بن مسلم<sup>(٢)</sup>.

وابنقطان هو أبوالحسن علي بن محمد بن عبد الملك الفاسي المشهور بابنقطان المتوفى سنة (٦٢٨هـ) صاحب كتاب «الوهم والإبهام» وله اصطلاح خاص في تضليل الرواية وإطلاق الجهة عليهم وهو أن لا ينص أحد من الأئمة بأنه ثقة، والجمهور على أن من كان من المشايخ قد روی عنه جماعة ولم يأت بما ينكر عليه، فإن حديثه صحيح.

وفي رواة الصحبتين عدد كثیر ما علمنا أن أحدا نص على توثيقهم قاله الذهبي في الميزان في ترجمة مالك بن الحسن المصري:<sup>(٣)</sup>

وكذلك جهل أيضاً ابن عدي من روی عنه أكثر من اثنين مثل إسحاق بن أسد الأنباري المروزي: روی عنه حبوبة بن شريح، واللبيث، وابن لهيعة، ويعيني ابن أيوب<sup>(٤)</sup>.

وكذلك الخطابي فقد قال عن الحارث بن وجيه الراسبي أبو محمد البصري: مجھول، وقد روی عنه زيد بن الحباب، وأبو كامل الجحدري، ومحمد بن

(١) المصدر السابق (٢٤٦/٦)

(٢) المصدر السابق (١١٦/١)

(٣) انظر ميزان الاعتدال (٤٢٦/٣)

(٤) تهذيب التهذيب (٣٢٧/١)

أبي بكر المقدمي، ونصر بن علي.

لذا عقب الحافظ علي قول الخطابي: جهالته مرفوعة بكثرة من روى عنه  
ومن تكلم فيه والصواب أنه ضعيف مرفوع، انتهى<sup>(١)</sup>.

وكذلك أبو زرعة: فقد قال في صالح بن شريح كاتب عبدالله بن قرط:  
مجهول، وقد روى عنه عيسى بن إدريس بن أبي رزين، وأبنه: محمد بن صالح،  
ومحمد بن زياد الألهاني<sup>(٢)</sup>.

وقال في أبان بن طارق البصري: مجهول، وقد روى عنه خالد بن الحارث،  
ودرست بن زياد<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضاً في مسلمة بن الحسن بن داود بن محمد بن المنكدر أبو محمد  
المدني: مجهول، مع أن جماعة من الحفاظ رروا عنه، منهم النسائي، وابن ماجه،  
وإبراهيم بن عبدالله بن الجنيد، وابن أبي الدنيا، وأبو عروبة، وابن صاعد،  
وغيرهم<sup>(٤)</sup>.

ولاشك في أن هؤلاء النقاد قد وضعوا منهجاً خاصاً لأنفسهم، ولذا لم  
يواافق المتأخرون من الحفاظ على تجنبيل أبي حاتم وغيره لبعض الرواية.

قال أبو حاتم في بكر بن سليمان البصري مجهول.

قال الذهبي: قلت روى عنه شهاب بن معمر، وخليفة بن خياط، ولا بأس

(١) المصدر السابق (١٦٢/٢)

(٢) المرجح والتعديل (٤٠٥/١)

(٣) تهذيب التهذيب (٩٦/١)

(٤) تهذيب التهذيب (٢٧٥/٢)

بِهِ إِن شَاءَ اللَّهُ<sup>(١)</sup>.

وَبِيَانِ بْنِ عُمَرٍ وَأَبِيهِ مُحَمَّدِ الْمَهَارِيِّ، قَالَ أَبْنُ أَبِيهِ حَاتِمٌ عَنْ أَبِيهِ:  
مَجْهُولٌ<sup>(٢)</sup>.

قَالَ الْذَّهَبِيُّ: بِيَانِ بْنِ عُمَرٍ الْبَخَارِيِّ الْعَابِدِ رَوَى عَنْهُ الْبَخَارِيُّ، وَأَبُو زَرْعَةَ،  
وَجَمَاعَةَ، وَقَالَ أَبْنُ عَدِيٍّ: عَالِمٌ جَلِيلٌ لِهِ غَرَائِبٌ، وَقَالَ أَبْنُ أَبِيهِ حَاتِمٌ: مَجْهُولٌ،  
قَالَ الْذَّهَبِيُّ: قَلْتُ: أَفْتَهُ مِنْ غَيْرِهِ وَإِلَّا فَهُوَ صَدُوقٌ<sup>(٣)</sup>.

وَمِنْ هَنَا يَظْهُرُ اصطلاحُ النَّقَادِ فِي قَوْلِهِمْ فَلَانْ مَجْهُولُ، فَلِيَتَنْبَهَ إِلَى ذَلِكَ  
مِنْ يَطَالُعِ مِيزَانِ الْاعْدَالِ، وَالْجُرْحِ وَالتَّعْدِيلِ، وَغَيْرِهِمَا مِنْ كِتَابِ الرِّجَالِ.

فَإِنْ مَنْ قَالَ الْذَّهَبِيُّ فِي الْمِيزَانِ: مَجْهُولٌ فَهُوَ مِنْ قَوْلِ أَبِيهِ حَاتِمٍ يَقُولُ فِي  
تَرْجِمَةِ أَبْنِي حَاتِمِ الْأَمْلُوكِيِّ، مِنْ مَشِيقَةِ أَبِيهِ التَّقِيِّ الْمَزِيِّ رَوَى عَنْ عَمِّ بْنِ  
الْمَغِيرَةِ مَجْهُولٌ.

ثُمَّ قَالَ: وَاعْلَمُ أَنَّ كُلَّ مَنْ أَقُولُ فِيهِ مَجْهُولٌ وَلَا أَسْنَدَهُ إِلَى قَاتِلٍ، فَإِنْ ذَلِكَ  
هُوَ قَوْلُ أَبِيهِ حَاتِمٍ فِيهِ، وَسِيَّاسَتِي مِنْ ذَلِكَ شَيْءٍ، كَثِيرٌ جَدًا فَاعْلَمُهُ، فَإِنْ عَزَوْتَهُ إِلَى  
قَاتِلِهِ كَابِنِ الْمَدِينِيِّ، وَابْنِ مَعِينٍ، فَذَلِكَ بَيْنَ ظَاهِرٍ، وَإِنْ قَلْتُ: فِيهِ جَهَالَةٌ أَوْ نَكْرَةٌ،  
أَوْ يَجْهَلُ، أَوْ لَا يَعْرِفُ، وَأَمْثَالُ ذَلِكَ، وَلَمْ أُعْزِهُ إِلَى قَاتِلٍ، فَهُوَ قَبْلِيٌّ، وَكَمَا إِذَا  
قَلْتُ: ثَقَةٌ، وَصَدُوقٌ، وَصَالِحٌ، وَلِينٌ، وَنَحْوُ ذَلِكَ، وَلَمْ أُضْفَهُ<sup>(٤)</sup>.

(١) مِيزَانُ الْاعْدَالِ (٣٤٥/١).

(٢) الْجُرْحُ وَالتَّعْدِيلُ (٤٢٥/٢)، وَيَقُولُ الْمُعْلَقُ كَذَا فِي الْأَصْلِينِ (أَبِيهِ الْمَهَارِيِّ) وَالَّذِي فِي تَارِيخِ  
الْبَخَارِيِّ وَالْتَّهْذِيبِ وَغَيْرِهِمَا (الْبَخَارِيِّ).

(٣) مِيزَانُ الْاعْدَالِ (١/٣٥٦ - ٣٥٧).

(٤) الْمَصْدِرُ السَّابِقُ (١/٦).

وقد يطلق أبوحاتم كلمة «المجهول» على الذي يحفظ.  
فقال في الحكم بن عبد الله الأنصاري القيسي، كان يحفظ وهو مجهول،  
انتهى.

وقد ثقہ جماعة من العلماء، وأخرج له الشیخان، وروي عنه أبوقدامة  
السرخسي، وأبوموسى، ومحمد بن المنھال الضرير، وعقبة بن مکرم وأحمد بن  
محمد البزی، ومحمد بن مالک العنبری، وغيرهم، وقال فيه البخاری: حديثه  
معروف كان يحفظ<sup>(١)</sup>.

### تفريعات في الجھالة

١- منها: نفي الجھالة برواية أحد الأئمة في قول الذهبي، وابن حجر.  
قال الذهبي: أحمد بن نفیل السكوني مجهول مع أن النسائي روى عنه  
وقال: لا يأس به.

قال الحافظ: بل هو معروف، يكفيه رواية النسائي عنه<sup>(٢)</sup>.

قال الذهبي: سعید بن المهاجر، تفرد عنه أبوالجسود الشامي، وهو  
ثقة<sup>(٣)</sup>.

٢- ومنها: أنه قد يروي المجهول حديثاً صحيحاً.  
قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: أحمد بن إبراهيم أبوصالح الخراساني سألت

(١) تهذيب التهذيب (٤٤٩/٢)

(٢) المصدر السابق (٨٨/٤)

(٣) ميزان الاعتدال (١٥٩/٢)

أبي عنه، فقال: شيخ مجهول، والحديث الذي رواه صحيح<sup>(١)</sup>.  
وقال أيضاً في الفضل بن سعيد: لم يرو عنه إلا محمد بن حمران، ولا أرى  
بحديثه يأساً<sup>(٢)</sup>.

وقال أبوحاتم وأبوزرعة: لا تعرف أئوب بن سليمان بن أبي حجر الأيلى  
وقال أبوحاتم: هذه الأحاديث رواها صحاح<sup>(٣)</sup>.

٣- ومنها: أن النسائي وثق رجلاً مجهولاً، مع أن مذهبـه في توثيق  
المجاهيل مثل مذهبـ الجمهور فإنه لم يرو عن خشـف - بـكسر أولـه - وسـكون  
المعجمة - ابن مالـك الطـائـي الكـوفـي غيرـ زـيدـ بن جـبـيرـ الخـشـميـ ولـذا قالـ فـيهـ  
الأـثـمـةـ: إـنـهـ مـجـهـوـلـ مـنـهـ الدـارـ قـطـنـيـ وـالـبـغـوـيـ.

وقالـ الأـزـدـيـ: لـيـسـ بـذـاكـ.  
إـلـاـ أـنـ النـسـائـيـ وـثـقـهـ<sup>(٤)</sup>.

٤- ومنها: توثيقـ ابنـ حـبـانـ للمـجـاهـيلـ.  
لـقدـ اـشـتـهـرـ ابنـ حـبـانـ بـذـهـبـ خـاصـ فـيـ تـوـثـيقـ المـجـاهـيلـ، لـمـ يـوـافـقـ عـلـيـهـ  
الـأـثـمـةـ الـآخـرـونـ وـهـوـ تـوـثـيقـ مـنـ روـيـ عـنـ وـاحـدـ إـذـاـ لـمـ يـكـنـ مـتـرـوـكـاـ أوـ كـذـابـاـ فـإـنـهـ  
يـرـىـ أـنـ أـلـأـ صـلـ فـيـ الـمـشـاهـيرـ الـعـدـالـةـ حـتـىـ يـظـهـرـ مـنـهـمـ مـاـيـوجـبـ الـقـدـحـ:  
قالـ فـيـ مـقـدـمـةـ كـتـابـهـ "الـثـقـاتـ".

(١) المحرج والتعديل (٣٩/٢)

(٢) المصدر السابق (٦٢٢/٧)

(٣) المصدر السابق (٢٤٩/٢)

(٤) تهذيب التهذيب (١٤٢/٣)

"كل من ذكرته في كتابي هذا إذا تعرى خبره عن الخصال الخمس التي ذكرتها فهو عدل يجوز الاحتجاج بخبره، لأن العدل من لم يعرف منه المجرح، ضد التعديل، فمن لم يعلم بجرح فهو عدل إذا لم يبين ضده، إذ لم يكلف الناس معرفة ماغاب عنه"<sup>(١)</sup>.

وذكر قبل هذا فقال: "كل من أذكر في هذا الكتاب فهو صدوق، يجوز الاحتجاج بخبره، إذا تعرى خبره عن خصال خمس، فإذا وجد خبر منكر عن واحد من ذكره في كتابي هذا، فإن ذلك الخبر لا ينفك من إحدى خمس خصال:  
١- إما أن يكون فوق الشیخ الذي ذكرت اسمه في كتابه هذا في الإسناد  
رجل ضعيف، لا يحتاج بخبره.

٢- أو يكون دونه رجل واه لا يجوز الاحتجاج بروايته.

٣- والخبر يكون مرسلاً لا يلزمنا به الحجة.

٤- أن يكون منقطعاً لا يقوم بذلك الحجة.

٥- أن يكون في الإسناد رجل مدلس لم يبين سماعه في الخبر من الذي سمعه منه، فإن المدلس مالم يبين سماع خبره عن كتب عنه لا يجوز الاحتجاج بذلك الخبر، لأنه لا يُدرى لعله سمعه من إنسان ضعيف، يبطل الخبر بذلك إذا وقف عليه وعرف الخبر به، فما لم يقل المدلس في خبره - وإن كان ثقة - سمعت، أوحدثني، فلا يجوز الاحتجاج بخبره" انتهى<sup>(٢)</sup>.

وابن حبان رحمه الله تعالى كان يرى أن مذهبه هذا مخالف لما كان عليه

---

(١) الثقات (١٢/١)

(٢) الثقات (١٢-١١/١)

الأئمة السابقون ولكنهم خالفتهم في البعض الذين ضعفهم الأئمة بالدلائل وهذا قوله:

"إِنَّمَا أَذْكُر فِي هَذَا الْكِتَابِ الشِّيخَ بَعْدَ الشِّيخِ، وَقَدْ ضَعَفَهُ بَعْضُ أَنْتَمْنَا، وَوَثَقَهُ بَعْضُهُمْ، فَمَنْ صَحَّ عِنْدِي مِنْهُمْ أَنَّهُ ثَقَةٌ بِالْدَلَائِلِ النَّيِّرَةِ الَّتِي يَبْيَنُّهَا فِي كِتَابٍ "الْفَصْلُ بَيْنَ النَّقْلَتَيْنِ" أَدْخَلَتْهُ فِي هَذَا الْكِتَابِ، لِأَنَّهُ يَجُوزُ الْاحْتِاجَاجُ بِخَبْرِهِ، وَمَنْ صَحَّ عِنْدِي مِنْهُمْ أَنَّهُ ضَعِيفٌ بِالْبَرَاهِينِ الْوَاضِحةِ الَّتِي ذَكَرْتُهَا فِي كِتَابٍ "الْفَصْلُ بَيْنَ النَّقْلَتَيْنِ" لَمْ أَذْكُرْهُ فِي هَذَا الْكِتَابِ، لِكُنِّي أَدْخَلْتُهُ فِي كِتَابٍ "الْضَّعَافَاءِ بِالْعُلَلِ" لِأَنَّهُ لَا يَجُوزُ الْاحْتِاجَاجُ بِخَبْرِهِ" (١١).

وبعد إمعان النظر في هذه النصوص التي ذكرها ابن حبان في مقدمة الثقات يظهر منها ما يلي:

- ١ - من لم يعرف فيه جرح فهو عدل عنده إذا تعرى خبره عن الخصال الحسن.
- ٢ - من اختلف الأئمة في توثيقه وتضعيفه قام هو بدراسة هذا الرجل فإن ثبت لديه أنه ثقة، أو مخطيء، ولم يفحش في ذلك أدخله في الثقات وإن ثبت لديه أنه ضعيف أو فحش خطاؤه فاستحق التركرة أدخله في الضعفاء، ومذهبه في هذا كغيره من الأئمة.

قال في ترجمة معقل بن عبيدة الله الجزري، كان يخطيء، لم يفحش خطاؤه فيستحق التركرة، وإنما كان ذلك منه على حسب ما لا ينفك منه البشر، ولو ترك حديث من أخطأ من غير أن يفحش بذلك منه لوجب ترك حديث كل محدث في

الدنيا، لأنهم كانوا يخطئون، ولم يكونوا معصومين، بل يحتاج بخبر من يخطي،  
ما لم يفحش ذلك منه، فإذا فحش حتى غلب على صوابه ترك حبنتذ، ومتى  
ما علم الخطأ بعينه وأنه خالق فيه الثقات ترك ذلك الحديث بعينه، واحتاج بما  
سواء، هذا حكم المحدثين الذين كانوا يخطئون ولم يفحش ذلك منهم<sup>(١)</sup>.

وقال في ترجمة محمد بن ميسرة بن أبي حفصة "يخطي"<sup>(٢)</sup> وفي هذا  
الأمر هو كفيره من الأئمة.

وإنما الخلاف في الأمر الأول وهو "من لم يعرف فيه جرح فهو عدل" وبناء  
على هذه القاعدة أنه أدخل في كتابه خلقاً كثيراً وهم عند الأئمة الآخرين إما  
مجهولون، أو مستورون، أو مقبولون.

والى هذا أشار الشيخ الألباني في تعليقه على كلام الشيخ المعلمي في  
كتابه القيم "التنكيل"<sup>(٣)</sup>.

قال: ولقد أجريت لطلاب الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة يوم كنت  
أستاذ الحديث فيها سنة (١٣٨٢) تجربة عملية في هذا الشأن في بعض دروس  
(الأسانيد) فقلت لهم : لنفتح على أي راو في كتاب "خلاصة تذهب الكمال"  
(هو للخزرجي الانصاري) تفرد بتوثيقه ابن حبان ثم لنفتح عليه في "الميزان"  
للذهبي، و "التقريب" للعسقلاني فسنجدهما يقولان فيه "مجهول" أو لا يعرف  
وقد يقول العسقلاني فيه "مقبول" يعني لين الحديث، ففتحنا على بضعة من  
الرواية تفرد بتوثيقهم ابن حبان فوجدناهم عندهما كما قلت: إما "مجهول" ، أو

(١) الثقات (٤٩٢-٤٩١/٧)

(٢) الثقات (٤٠٧/٧)

(٣) التنكيل (٤٣٨/١)

"لا يعرف" أو "مقبول" انتهى.

وهذه النتيجة التي وصل إليها الشيخ الألباني هي الحق الذي لا ريب  
<sup>(١)</sup> فيه إنه قال ذلك معلقاً على كلام الشيخ العلامة المعلم رحمة الله تعالى  
الذي جعل توثيق ابن حبان على درجات وهي:

الأولى : أن يصرح به كأن يقول: "كان متقدماً" أو "مستقيماً الحديث" أو  
نحو ذلك.

الثانية : أن يكون الرجل من شيوخه الذين جالسهم وخبرهم.

والثالثة : أن يكون من المعروفين بكثرة الحديث بحيث يعلم أن ابن حبان  
وقف له على أحاديث كثيرة.

الرابعة: أن يظهر من سياق كلامه أنه قد عرف ذاك الرجل معرفة جيدة.

الخامسة: مادون ذلك.

فالأولى لانقل عن توثيق غيره من الأئمة ، بل لعلها أثبتت من توثيق  
كثير منهم ، والثانية قريب منها ، والثالثة مقبولة ، والرابعة صالحة ، والخامسة  
لا يؤمّن فيها الخلل " انتهى كلام الشيخ المعلم .

أقول: إن الرواية المعروفة من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ، ومن رجال  
الكتب الستة أو الشيفيين ، أو غيرهم ، من سبق كلام الأئمة فيهم توثيقاً أو  
نحوه ، فهم ليسوا مجال بحث في كتاب الثقات لابن حبان ، فإن كلامه في

(١) إلا أن المحافظ خالف هذه القاعدة في بعض الرواية منها: - كريمة بنت الحسن حفظها لم يرو  
عنها غير إسماعيل بن عبد الله بن أبي المهاجر ، ولم يذكر في التهذيب من وثقها غير ابن حبان ، ثم  
قال في التقرير عنها: "ثقة".

هؤلاء كفирه من الأئمة المتعظين، وإنما مجال البحث في كتاب الثقات من انفرد ابن حبان بذكرهم وهم لم يسبق فيهم جرح أو تعديل فینحصر تساهلهم في هذا النوع الذي هو مخالف لما عليه الأئمة الآخرون.

ومنها: ملحوظات المجاهيل وهم رجال مبهمون، فإنهم أشد من المجاهيل في بعض الأحيان.

فالضابط في المبهم أن يتوقف عن قبول حديثه حتى يتبين من هو؟ فيطبق عليه علم الجرح والتعديل.

ومن ملحوظاته أيضاً، من قال: حدثني الثقة فهو غير مقبول عند الجمهور إلا إن التزم أنه لا يروي إلا عن ثقة قد ظهر ذلك بعد الاستقراء فهذا أمره أهون من غيره، ولكن في قبوله رأيان الإثبات، والنفي، والأولى أن لا يقبل، إذ قد يكون ثقة عند فلان، ومحروحاً عند الآخرين، وأنه لم يقف على جرح ووقف عليه غيره.

ومن ملحوظاته أيضاً: أن يشترك رجلان في الاسم ويرويان عن رجل ولا يدرى من هو فإن كانا ثقتين فلا إشكال فيهما، ولكن إن كان أحدهما ثقة والأخر ضعيفاً فيتوقف في قبول روایتهما لعدم التمييز بينهما حتى نقف على نص صريح في تعيين أحدهما.

## النوع الثاني من أسباب الجرح فيما ينشأ بعدم الضبط

وقد قسمه العلماء إلى خمسة أنواع وهي من الأعلى إلى الأدنى.

- ١ - فحش الغلط، ٢ - كثرة الغفلة، ٣ - والوهم، ٤ - مخالفة الثقات، ٥ -  
سوء الحفظ.

وبين فحش الغلط، وكثرة الغفلة، والوهم مشاركة إلى حد ما، وتمييز ذلك  
يرجع إلى الناقد البصير نفسه، فيحكم على الشخص بما يؤدي إليه اجتهاده.  
وأما مخالفة الثقات فهي تعرف بجمع الطرق وألفاظ الحديث، ومن هنا  
كثرت رحلات المحدثين في الأفاق، واستطاعوا بذلك أن يحكموا على  
الشخص أنه خالف الثقات في الإسناد أو المتن.

ومن يشتغل بالتخرير يقف على أمثلة كثيرة من هذا النوع.

وأما سوء الحفظ فهذا مما لم يسلم منه أحد فمن ترجع له جانب الإصابة  
خرج من دائرة سوء الحفظ، من لم يتراجع جانب صوابه فهو الذي يوصف بسوء  
الحفظ.

وهو إما أن يكون ملزماً له، أو طارتا عليه. فمن لازمه يسمى حديثه  
شاذًا، وأما الطاري، فهو في الغالب ما يقع لأسباب معينة. وقد أوردت بعض  
هذه الأسباب، ويسمى مختلطًا، وسيأتي حكمه بالتفصيل.

## الضبط

الضبط لغة: لزوم الشيء وحسبه، وضبط عليه، وضبطه، يضبط ضبطاً وضباطة.

قال الليث: الضبط لزوم لشيء لا يفارقه في كل شيء، وضبط الشيء، أي حفظه بالجزم، والرجل ضابط، أي جازم<sup>(١)</sup>.

والمعنى المراد عند المحدثين هو أن يضبط الراوي سماعه ضبطاً لا يتردد فيه، وفيه فهمه فيما جيداً لا يلتبس عليه، ويثبت على هذا من وقت السماع إلى وقت الأداء.

وليس معنى هذا أنه لا يخطيء أبداً في مروياته فإنه أمر محال، بل المقصود من الضبط أن يقل خطأه وأن لا يكون مغفلأً.

وينشأ من قلة الضبط، القلب في الحديث: أحياناً في الإسناد، وأحياناً في المتن ومثاله ما وقع في حديث أبي هريرة في السبعة الذين يظلمهم الله في ظل عرشه ... فيهم رجل تصدق بصدقه فأخفاها حتى لا تعلم يمينه ما أنفقت شمالك كذا في إحدى الروايتين عند مسلم: والصحيح حتى لا تعلم شمالك ماتتفق يمينه، كما في الصحيحين، وينشأ أيضاً من قلة الضبط التلقين.

## كيف يعرف ضبط الراوي؟

قال ابن الصلاح: يعرف كون الراوي ضابطاً بأن تعتبر رواياته بروايات الثقات المعروفين بالضبط والإتقان، فإن وجدنا رواياته موافقة ولو من حيث

(١) انظر لسان العرب (٢١٤/٩)

المعنى لرواياتهم أو موافقة لها في الأغلب، والمخالفة نادرة عرفنا حينئذ كونه ضابطاً ثبتاً، وإن وجدناه كثير المخالفات لهم عرفنا اختلاط ضبطه ولم نحتاج بحديثه<sup>(١)</sup>.

وقال ابن مهدي: إنما يستدل على حفظ المحدث إذا لم يختلف عليه الحفاظ<sup>(٢)</sup>.

ويقصد بالضبط أن يتقن الراوي الرواية من حين سمعها إلى وقت أدانها، وفيهمها فهما جيداً، ولا يتردد في معانيها، وكثرة المذاكرة والمداولة تساعد على قوة ضبطه، ويقييد العلم في السطور إذا رأى ذلك ضرورياً حتى لا ينفلت منه وهو غافل عنه.

ولذا قال العلماء: الضبط قسمان: ضبط صدر لأن يثبت الراوي ما سمعه بحيث يتمكن من إحضاره متى شاء، وضبط كتاب، لأن يصونه منذ سمع منه وصحبه إلى أن يؤدي منه<sup>(٣)</sup>.

وقد عبر بعض العلماء عن الضبط بقولهم: يعرف ضبط الراوي بموافقة الآخرين وهو ما يسمى بالاعتبار، وعدم وجود النسيان بما حذر وهو يسمى بأنه تغير بأخره.

قال عبدالرزاق: سمعت عبد الله بن عمر يقول: لما نشأت أردت أن أطلب العلم، فجعلت آتي أشياخ آل عمر رضي الله عنه رجالاً رجلاً وأقول، ما سمعت

(١) مقدمة ابن الصلاح (٥٠)

(٢) الكفاية (٤٣٥)

(٣) قارن بتوضيح الأفكار (٨/١)

من سالم ؟ فكلما أتيت رجلاً منهم قال: عليك بابن شهاب، فإن ابن شهاب كان يلزمك<sup>(١)</sup> ولذا عد من لازم الزهري في السفر والحضر وجمع بين الحفظ والإتقان في الطبقة الأولى.

والضبط مثل العدالة يقبل الزيادة والنقصان، فيقال: فلان أكثر ضبطاً من فلان، والضابط الذي تقبل روایته هو من قل خطئه في الروایة، وغير الضابط هو الذي يكثر غلطه ووهنه فيها سواء كان ذلك لضعف في عقله، أو تقدير في اجتهاده، فإذا كان الآخیر فيمكن استدراكه بكثرة المذاكرة والمداولۃ فإنها تقوی المذاكرة.

قال الحافظ في ترجمة قبيصہ بن عقبة: قال فيه أَحْمَدُ بْنُ حِنْبَلَ : كَانَ كَثِيرُ الْغَلْطِ، وَكَانَ ثَقَةً لَا يَأْسَ بِهِ، وَهُوَ أَثْبَتُ مِنْ أَبْيَ حَذِيفَةَ، وَأَبْو نَعِيمَ أَثْبَتَ مِنْهُ.  
علق عليه الحافظ بقوله: " هذه الأمور نسبة وإلا فقد قال أبو حاتم: لم أر من المحدثين من يحفظ، ويأتي بالحديث على لفظ واحد لا يغيره سوى قبيصہ وأبی نعیم في حديث الشوری " <sup>(٢)</sup>.

### من إسباب الجوح الشذوذ

قال إبراهيم بن أبي عبلة " من حمل شاذ العلماء حمل شرًا كثيرًا "<sup>(٣)</sup>.  
وقال الشافعي: ليس الشاذ من الحديث أن يروى الشقة حدثاً لم يروه

(١) الكفاية (١٤١)

(٢) هدى الساري (٤٣٦)

(٣) الكفاية (١٤٠)

غبره، إنما الشاذ من الحديث أن يروى الثقات حديثاً فيشدُّونَهم واحداً  
فيخالفهم<sup>(١)</sup>.

وكان شعبة ينتقد كثيراً الذين يشذون في رواية الحديث ويقول: لا يجيئك  
الحديث الشاذ إلا من الرجل الشاذ<sup>(٢)</sup>.

ومن هنا يعرف ضبط الراوي بأن يكون موافقاً للثقات الصابطين لا يشدُّونَ  
عنهِم.

### ومن أسباب الجوح الغفلة الشديدة

كان جباراً بن مغلس الحمامي أبو محمد الكوفي لا يعتمد الكذب روي عنه  
كبار الأئمة مثل ابن ماجه، وأبي سعيد الأشج و أبي يعلى الموصلي، وبنقي بن  
مخلد، وعبد الله بن أحمد، حتى قال فيه ابن نمير: لأن يخر من السماء إلى  
الأرض أحب إليه من أن يكذب.

إلا أن الرجل كان فيه غفلة شديدة، يوضع له حديث فيحدث به، وأحياناً  
يقلب الأسانيد، فيرفع المراسيل، لذا بطل الاحتجاج بأحاديثه وقد كان أبو زرعة  
حدث عنه في أول الأمر ثم ترك حديثه بعد ذلك<sup>(٣)</sup>.

إلا أن كلمة "الغفلة الشديدة" أو "كثرة الخطأ" كلمات مبهومة لا بد من  
تفسيرها، وقد اتَّخذ ابن حبان حماد بن سلمة مثالاً لتوضيح كثرة الخطأ.

فقال: "فَيَانَ قَالَ قَائِلَ حَمَادَ كَثُرَ خَطْوَهُ، يَقَالُ لَهُ: إِنَّ الْكَثْرَةَ اسْمٌ تَشْتَهِلُ

(١) المصدر السابق (١٤١)

(٢) المصدر السابق (١٤١)

(٣) تهذيب التهذيب (٥٨/٢)

على معانٍ شتى، ولا يستحق الإنسان ترك روایته حتى يكون منه من الخطأ ما يغلب على صوابه، فإذا فحش ذلك فيه وغلب على صوابه، استحق مجانية روایته.

وأما من كثر خطئه ولم يغلب على صوابه فهو مقبول الرواية فيما لم يخطئ فيه، واستحق مجانية ما أخطأ فيه فقط، مثل شريك، وهشيم، وأبي بكر ابن عياش، وأضرابهم. كانوا يخطئون فيكثرون<sup>(١)</sup>.

### ومن أسباب الجروح الاختلاط في آخر العمر

ومن أسباب الجرح في الرواية من اختلط في آخر عمره لأجل الضعف في القوة البدنية التي تؤدي إلى الضعف في العقل والحفظ، والقيود بآخر العمر هو للغالبية وإنما فيقع الاختلاط في حالة الشباب لأسباب عديدة منها: مصاب ينزل على الراوي كموت الابن وسرقة مال أو ذهاب الكتب واحتراقها التي تؤدي أيضاً إلى ضعف الذاكرة إذا كانت الصدمة شديدة. وأحياناً تؤدي إلى فقد الذاكرة تماماً.

والحكم في هؤلاء: كما قال ابن الصلاح "يقبل حديث من أخذ عنهم قبل الاختلاط، ولا يقبل حديث من أخذ عنهم بعد الاختلاط"<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن حبان في ديناجة كتابه (المسنن الصحيح على التقاسيم والأنواع) "وأما المختلطون في أواخر أعمارهم مثل الجريري، وسعيد بن أبي عروبة

(١) الإحسان في تقرير ابن حبان (١١/٨٤)

(٢) مقدمة ابن الصلاح (١٩٥)

وأشباههم فيانا نروي عنهم في كتابنا هذا ونحتاج بما رروا إلا أنا لا نعتمد من حديثهم إلا ماروا عنهم الثقات من القدماء الذين نعلم أنهم سمعوا منهم قبل اختلاطهم، وما وافقوا الثقات في الروايات التي لانشك في صحتها وثبوتها من جهة أخرى، لأن حكمهم - وإن اختلطوا في أواخر أعمارهم، وحمل عنهم في اختلاطهم بعد تقدم عدالتهم حكم الشقة إذا أخطأ - أن الواجب ترك خطنه إذا علم، والاحتجاج بما نعلم أنه لم يخطئ فيه، وكذلك حكم هؤلاء الاحتجاج بهم فيما وافقوا الثقات وما أفردوا مما روي عنهم القدماء من الثقات الذين كان سماعهم منهم قبل الاختلاط سواء<sup>(١)</sup>.

وقد يقع في الصحيحين أو في أحدهما خلق كثيرون من وصفوا بالاختلاط وهذا ما استشكل على العلماء فأجاب عنه ابن الصلاح:

"واعلم أن من كان من هذا القبيل متحجا به في الصحيحين، أو أحدهما فإنما نعرف على الجملة أن ذلك مما تميز، وكان مأخوذاً عنه قبل الاختلاط".

والمثال على ذلك ماذكره الحافظ في ترجمة سعيد بن إياس الجريري البصري أحد الأثبات إلا أنه تغير قبل موته، وقد حدد ابن حبان أن تغيره كان قبل موته بثلاث سنين. فمن سمع منه قبل الاختلاط كعبد الأعلى وعبدالوارث وبشر بن مفضل، فأحاديثهم صحيحة وقد أخرج البخاري من حديثه عن هؤلاء، وقد سمع منه ابن عدي بعد ما تغير.

وقد أخرج البخاري من رواية خالد الواسطي عنه، يقول الحافظ ولم يتحرر لي أمره إلى الآن. هل سمع منه قبل الاختلاط أو بعده لكن حديثه عنه بتابعة

(١) الإحسان في تقريب ابن حبان (٨٩/١)

بشر بن مفضل<sup>(١)</sup>.

وهذا هو الغالب في رواية البخاري عمن رمي بالاختلاط، وقد أخرج عنهم بعض الأحاديث بعد الاختلاط أيضاً مثل سعيد بن أبي عروبة البصري أحد كبار الأئمة إلا أنه لما كبر اختلط فأكثر البخاري الرواية عنه: عمن سمع منه قبل الاختلاط، كما أخرج أيضاً عنه: عمن سمع منه بعد الاختلاط كمحمد بن عبدالله الأنصارى وروح بن عبادة وأiben أبي عدي.

والبخاري رحمة الله انتقى من أحاديث هؤلاء ماتويعوا عليها وثبت لديه بأدلة أخرى أنه لم يختلط فيها، فيجب الحذر من تضعيف حديث في البخاري من أجل وجود مختلط فيه.

وقد أفرد العلما، التصانيف للمختلطين كالحافظ أبي بكر الحازمي<sup>(٢)</sup>، والعلاء<sup>(٣)</sup>، والحلبي<sup>(٤)</sup>، ويبدو أن ابن الصلاح (ت ٦٤٢هـ) لم يعلم بتصنيف الحازمي لذا قال في مقدمته في النوع الثاني والستين معرفة من خلط في آخر عمره من الثقات "هذا فن عزيز مهم لم أعلم أحداً أفرده بالتصنيف واعتنى به مع كونه حقيقةً بذلك جداً"

إليكم بعض النماذج من اختلط في آخر عمره.

---

(١) هدى الساري (٤٠٥)

(٢) هو محمد بن موسى بن عثمان حازم الهمданى المتوفى سنة (٨٤٥) صاحب الاعتبار في بيان الناسخ والمنسوخ من الآثار.

(٣) هو الإمام الحافظ خليل بن كيكلدي المتوفى سنة (٨٦١هـ)

(٤) هو الإمام الحافظ إبراهيم بن محمد سبط ابن العجمي الحلبي المتوفى سنة (٨٤١) وسمى كتابه "الاعتبار بمعرفة من رمي بالاختلاط" طبع مع مجموعة الرسائل الكمالية.

- ١- خالد بن طهمان السلوقي أبو العلاء الخفاف، قال فيه ابن معين:  
ضعف خلط قبل موته بعشر سنين، وكان قبل ذلك ثقة<sup>(١)</sup>.
- ٢- عتاب بن بشير الحراني أبو الحسن، قال فيه أحمد بن حنبل : أرجو أن  
لا يكون به بأس، روى بأخره أحاديث منكرة<sup>(٢)</sup>. وما أرى إلا أنها من خصيف.
- ٣- إبراهيم بن عباس السامراني أبو إسحاق الكوفي، اختلط في آخر عمره  
فحجبه أهله في منزله حتى مات<sup>(٣)</sup>. وقد وثقه أحمد والدارقطني ، وكان من  
شيوخ أحمد إلا أن اختلاطه لم يضر في رواية الحديث.
- ٤- جرير بن حازم بن عبد الله الأزدي العتكي، اختلط قبل موته فعجبه  
أولاده فلم يسمع منه أحد في حال اختلاطه. وكان أخرج له أصحاب الكتب  
الستة وروي عنه ابن المبارك، والأعمش، وابن وهب، ووكيع، وعبد الرحمن بن  
مهدي، والقطان، وابن لهيعة، وهو لا يكتمل لهم من الأئمة<sup>(٤)</sup>.
- ٥- قريش بن أنس الأنباري وقيل الأموي مولاهم أبوأنس البصري من  
رجال الشيفين، وثقة علي بن المديني وغيره، إلا أنه تغير واختلط فحبس في  
البيت ست سنين<sup>(٥)</sup>.
- ٦- هشام بن عمرو، قال أبو الحسن بن القطان اختلط وتغير إلا أن الذهبي

(١) تهذيب التهذيب (٩٩/٣)

(٢) الجرح والتعديل (١٣/٧)

(٣) تهذيب التهذيب (١٣١/١)

(٤) المصدر السابق (١٧/٢)

(٥) المصدر السابق (٣٨٥/٨)

دافع عنه بأنه تغير قليلاً ولم يبق حفظه كحال شبابه، فنسى بعض محفوظاته أو  
وهم<sup>(١)</sup>.

٧- عبدالله بن لهيعة المصري الفقيه القاضي، كان من أعلام المحدثين إلا  
أنه تغير بآخره فمن سمع منه قبل اختلاطه قبلت روايته مثل عبدالله بن المبارك  
وعبدالله بن وهب، وعبدالله المقرى<sup>(٢)</sup>، وغيرهم وقيده الحافظ بأن روايتهم أعدل  
من غيرهم.

٨- سعيد بن أبي عروبة، كان من الثقات الصابطين، إلا أنه اختلط في  
آخر عمره، وبدأ اختلاطه منذ عام (١٤٣) وقال ابن حبان "كان سماع شعيب بن  
إسحاق منه سنة (١٤٤) وتوفي سنة (١٥٧هـ) ومن سمع منه قبل الاختلاط  
وكيع بن الجراح، والمعافي بن عمران الموصلي ويزيد بن زريع، وأبن المبارك، وأما  
من سمع منه بعد الإختلاط مثل محمد بن أبي عدي فحديثه مردود، قال  
أبونعيم: كتبت عنه بعد ما اختلط حديثين<sup>(٣)</sup>".

٩- عبدالرزاق بن همام بن نافع الحميري أحد الأئمة الأعلام من رجال  
الستة، وصاحب المصنف، كان ثقة ثبتاً إلا أنه عمى آخر عمره، فاختلط، فبدأ  
يلقن، فمن سمع منه قبل الاختلاط قبل، ومن سمع منه بعد الاختلاط رد حديثه.  
قال أحمد: من سمع منه بعد ما عمى فليس بشيء، وما كان في كتبه فهو صحيح  
وما ليس "في كتبه فإنه كان يلقن فيتلقن"<sup>(٤)</sup>.

(١) ميزان الاعتدال (٤٠١/٤)

(٢) تهذيب التهذيب (٥/٣٧٣)

(٣) تهذيب التهذيب (٤/٣٦)

(٤) المصدر السابق (٦/٣١٠-٣١١)

وكان اختلاطه في حدود المائتين فمن سمع منه قبل ذلك، مثل: أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، وعلي بن المديني، ووكيع، ويحيى بن معين، وغيرهم، فرواياتهم عنه مقبولة.

وقد ذكر ابن الصلاح، والعمسي، والسحاوي، خلقاً كثيراً اختلطوا في آخر عمرهم.

### الآمثلة في الاختلاط بسبب ذهاب الكتب

قال أبوحاتم: سمع أبومسير عبد الرزاق بن عمر الدمشقي من الزهرى فذهب كتابه، فتتبع حديث الزهرى من كتب الناس، فرواهما، فتركوه<sup>(١)</sup>.

وقال ابن حبان: ومنهم من كتب الحديث، ورحل فيه، إلا أن كتبه قد ذهبت فلما احتجى إليه صار يحدث من كتب الناس من غير أن يحفظها كلها<sup>(٢)</sup>.

وقال: حدثني محمد بن المنذر قال سمعت أحمد بن الواضح المصري يقول: كان محمد بن خlad الإسكندراني رجلاً صالحاً ثقة، ولم يكن فيه اختلاف حتى ذهب كتابه، فقدم علينا رجل يقال له: أبوموسى في حياة ابن بكر، فدفع إليه نسخة ضمام بن إسماعيل، ونسخة يعقوب فقال: أليس قد سمعت النسختين؟ قال: نعم، قال: فحدثني بها، قال: قد ذهب كتابي، ولا أحدث به، فما زال به هذا الرجل حتى خدعاً وقال: النسخة واحدة فحدث به، فكل من سمع منه قد يأبه قبل

(١) المدرج والتعديل (٣٩/٦)

(٢) المجرورين (٧٥/١)

ذهب كتبه، فحديثه صحيح، ومن سمع منه بعد ذلك، فحديثه ليس بذلك<sup>(١)</sup>.  
وأوضح مثال في ذلك ما يقال عن عبدالله بن لميعة عالم مصر  
وقاضيها، وقد تلقى العلم على أيدي اثنين وسبعين تابعيا إلا أن كتبه احترقت،  
فمن سمع منه بعد ذهب كتبه، فأحاديثه غير صحيحة، ومن سمع قبل ذلك  
فأحاديثه مقبولة، وقد اختبر العلماء أحاديث العبادلة، وهم عبدالله بن المبارك،  
عبدالله بن وهب، وعبدالله بن يزيد المقربي، فوجدوهم أنهم سمعوا منه قبل ذهب  
كتبه ففيها صحت أحاديثهم.

### وللراوي أحوال في تخسيفه

منها: روايته الحديث من الكتاب قبل السماع.

قال عبد الرحمن بن مهدي: سألت سفيان عن حديث عبدالاعلى بن عامر الشعبي فقال: كنا نرى أنها من كتاب ابن الحنفية، ولم يسمع منه شيئا.  
وقال ابن مهدي في رواية أخرى: كل شيء روى عبدالاعلى الشعبي عن محمد بن الحنفية إنما هو كتاب أخذته ولم يسمعه.  
وقد ضعفه أحمد، ويحيى بن معين.

وسئل أبوحاتم عما يرويه عن ابن الحنفية فقال: «شبه ريح لم يصححها  
وقع إليه كتاب الحارث الأعور».

وقال أبوزرعة: الشعبي ضعيف الحديث، ربما رفع الحديث، وربما وقفه<sup>(٢)</sup>.  
وقال يحيى بن سعيد القطان في علي بن المبارك الهنائي البصري: كان

(١) المصدر السابق.

(٢) المجرح والتعديل (٦/٢٦).

له كتابان، أحدهما لم يسمعه فروينا عنه ما سمع، وأما الكوفيون، فرروا عنه الكتاب الذي لم يسمعه. قال عباس العنيري: الذي عند وكيع عنه من الكتاب الذي لم يسمعه<sup>(١)</sup>.

ومعنى هذا هو ضعيف في روايته عند الكوفيين لأنه يروي من الكتاب بدون السمع، وأما البخاري فأخرج عن البصريين عنه.

ومثال آخر قال مسلم: حدثنا زهير بن حرب، حدثنا إسحاق بن عيسى، ثنا ابن لهيعة قال: كتب إلى موسى بن عقبة يقول: حدثني بسر بن سعيد عن زيد بن ثابت أن رسول الله ﷺ «احتجم في المسجد» قلت لابن لهيعة: مسجد في بيته قال: مسجد رسول الله ﷺ. قال مسلم: هذه رواية فاسدة من كل جهة، فاحش خطأها في المتن، والإسناد جميعاً. وابن لهيعة المصحف في متنه، المغفل في إسناده، وإنما الحديث أن النبي ﷺ احتجر في المسجد بخوسة أو حصيرة يصلى فيها.

ثم قال: وابن لهيعة إنما وقع في الخطأ من هذه الرواية أنه أخذ الحديث من كتاب موسى بن عقبة إليه فيما ذكر، وهي الآفة التي تخشى على من أخذ الحديث من الكتب من غير سمع من المحدث أو عرض عليه.

والخطأ في الإسناد قول ابن لهيعة: كتب إلى موسى بن عقبة يقول: حدثني بسر بن سعيد، وموسى، إنما سمع هذا الحديث من أبي النضر يرويه عن بسر بن سعيد<sup>(٢)</sup>.

(١) هدي الساري (٤٣٠).

(٢) انظر كتاب التمييز (١٤١، ١٤٠).

وقد أكد غير واحد من الأئمة بأن الخطأ يحصل غالباً للأخذ من بطن الدفاتر، والصحف، ولم يكن له شيخ يوثقه على ذلك.

ومنها: أن يروي من الحفظ دون الكتاب ولم يتقنه. لاختلاف بين المحدثين، والفقهاء في رواية الحديث من الكتاب إذا ضبطه من شيخه، أو قارنه بزملائه، لأن قيد الحديث في الكتاب وصيانته في الخزانة زيادة في التأكيد. وقد قال العلماء: الضبط ضبطان، ضبط في الصدور، وضبط في السطور، إلا أن بعض العلماء شددوا في ذلك فقالوا: لا تأخذ الحديث عمن يحدث من الكتاب، ولا يحفظه مخافة أن يزيد في كتابه في الليل، كما رواه القاضي عياض عن الإمام مالك -رحمه الله تعالى-<sup>(١)</sup>.

وقال عبد الرحمن بن أبي حاتم: قريء على محمد بن عبد الله بن الحكم قال أخبرنا أشيب بن عبدالعزيز، قال سئل مالك: أيُؤخذ من لا يحفظ، ويأتي بكتاب فيقول: قد سمعتها وهو ثقة. فقال: لا يؤخذ عنه، أخاف أن يزاد في كتابه بالليل<sup>(٢)</sup>.

وروى القاضي عياض أيضاً بإسناده، عن خلف بن تميم، قال: كتبت عن سفيان عشرة آلاف حديث أو نحوها فكنت أستفهم جليسه، فقلت لزائدة: يا أبا الصلت! (أبي زائدة بن قدامة) إبني كتبت عن سفيان عشرة آلاف حديث أو نحوها، فقال لي: لا تحدث إلا بما تحفظ بقلبك، وتسمع بأذنك قال: فأقيتها<sup>(٣)</sup>.

---

(١) الإلماع (١٢٦)

(٢) المخرج والتعديل (٢٧/٢)

(٣) الإلماع (١٣٧، ١٣٦)

وذلك لما شاع بين الناس: بنس المستودع العلم بالقراطيس<sup>(١)</sup>.

وقد كان كثير من المخاطذ يستعين على حفظ الحديث بكتابته، فإذا أتقن حفظه معاوه خوفاً أن يتخل القلب عليه كسفيان الثوري، وعاصم بن حمزة، وخالد الحذا، وأبن شهاب، وأبن سيرين، وغيرهم.

إلا أن الاعتماد على الحفظ فقط دون الرجوع إلى الكتب لم يستمر بعد النصف الثاني من القرن الثاني على نطاق واسع لتشعب طرق الحديث أولاً، وانتشار الدواوين الحديثية ثانياً.

فهذا إمام أهل السنة وأعلم الناس بحديث رسول الله ﷺ في عصره أحمد بن حنبل، قال فيه ابن المديني: «ليس في أصحابنا أحفظ من أبي عبدالله أحمد بن حنبل، وبليغني أنه لا يحدث إلا من كتاب، ولنا فيه أسوة»<sup>(٢)</sup>.

وقال هو نفسه في عبدالله بن المبارك: كان رجلاً صاحب حديث حافظاً، وكان يحدث من كتاب<sup>(٣)</sup>.

وقال في عبد الواحد بن واصل أبي عبيدة الحداد: لم يكن صاحب حفظ، لكن كان كتابه صحيحاً<sup>(٤)</sup>.

وقد نص الإمام الشافعي أن من كثر غلطه، ولم يكن عنده أصل كتاب

(١) جامع بيان العلم (٦٩/١)

(٢) الجرح والتعديل (٦٩/٢)

(٣) تهذيب التهذيب (٣٨٤/٥)

(٤) هدي الساري (٤٢٢)

صحيح لم يقبل حديثه<sup>(١)</sup>.

ونتيجة لذلك فقد جرّ بعض الرواة لأجل روايتم من حفظهم دون اعتمادهم على كتاب مسموع.

يقول يحيى بن معين: كان محمد بن مسلم الطاففي لا بأس به، وكان ابن عبيدة أثبت منه ومن أبيه، كان إذا حدث من حفظه يخطيء، وإذا حدث من كتابه، فليس به بأس<sup>(٢)</sup>.

وقال أبوحاتم: أبوبن عبيدة أبويعبي، إذا حدث من كتابه يصيب، وإذا حدث من حفظه يخطيء. قال أبوداود: كان صحيح الكتاب<sup>(٣)</sup>.

وقال عبد الرحمن بن مهدي: زهير بن محمد ما حدث من كتبه فهو صالح، وما حدث من حفظه فيه أغاليط.

ومن يطالع كتب الجرح والتعديل يقف على أمثلة كثيرة من هذا النوع، ومنها: لأجل تقليب الأسانيد، وهو نوع من الاختلاط.

قال أبوحاتم: سمعت أبا نعيم يضعف أسباط بن نصر الهمданى ويقول: أحاديثه عامية سقط مقلوب الأسانيد<sup>(٤)</sup>.

وقال أيضاً: ومنهم من كان يقلب الأخبار، ويسوي الأسانيد لخبر مشهور عن صالح يجعله عن نافع، وأخر مالك يجعله عن عبيد الله بن عمرو، ونحو

(١) الرسالة (٣٨٢)

(٢) الجرح والتعديل (٧٧/٨)

(٣) ميزان الاعتدال (٢٩٠/١)

(٤) تهذيب التهذيب (٢١٢/١١) وأبوبن نعيم هو الفضل بن دكين الملائى (ت ٢١٨)

(١).

قال نعيم بن حماد: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: قلت لشعبة: من الذي ترك الرواية عنه؟ قال: إذا أكثر عن المعروفيين من الرواية ما لا يعرف<sup>(١)</sup>.  
وقال الفسوسي: إبراهيم بن مسلم العبدلي أبو إسحاق الكوفي المعروف بالهجري كان رفاعاً لا يأس به. وقال الأزدي: هو صدوق لكنه رفاع كثير الوهم<sup>(٢)</sup> ولذا ضعفه العلماء و قالوا: منكر الحديث لأنه يهم كثيراً في الرفع والإرسال.

### ومنها: لأجل ورائه:

كان سفيان بن وكييع بن الجراح صدوقاً إلا أنه ابتلى بوراق أفسد عليه حديثه، وقد نبه إلى ذلك فلم يتنبه، قال ابن أبي حاتم: أشار أبيه عليه أن يغير ورائه، فإنه أفسد حديثه، وقال له: لا تحدث إلا من أصولك. فقال: سأفعل، ثم تناول وحدث بأحاديث أدخلت عليه.

وقد ساق له أبو أحمد خمسة أحاديث منكرة السنداً لا المتن، ثم قال: وله حديث كثير، وأما بلازه فإنه كان يتلقن مالقى. يقال كان له وراق يلقنه من حديث موقوف فيرفعه، أو مرسل فيوصله، أو يبدل رجلاً برجل.

قال ابن حبان: كان شيئاً فاضلاً صدوقاً إلا أنه ابتلى بوراق سوء، كان

(١) المجموعين (٦٣/١)

(٢) المصدر السابق (٦٣/١)

(٣) تهذيب التهذيب (١٦٥/١)

يدخل عليه فكلم في ذلك، فلم يرجع<sup>(١)</sup>.

قال ابن حبان أيضاً: وجماعة من أهل المدينة امتحنوا حبيب بن أبي حبيب الوراق كان يدخل عليهم، فمن سمع بقراءته عليهم فسماعه لا شيء، وكذلك كان عبد الله بن ربيعة القدامي بالمصيصة كان له ابن سوء يدخل عليه الحديث عن مالك، وإبراهيم بن سعد وذويهم<sup>(٢)</sup>.

ومنها: لأجل روایته عن قوم ضعاف

قال البخاري في عبد الله بن عبد القدس التميمي السعدي، هو في الأصل صدوق إلا أنه يروي عن أقوام ضعاف<sup>(٣)</sup>.

والأقوام الضعاف قد يكونون من الروافض لأن السعدي كان يذهب مذهب الرفض، حتى قال فيه ابن معين: ليس بشيء، راضي خبيث<sup>(٤)</sup>.

وكان عبدالحميد بن بهرام الفزارى من الثقات، وقد ثقى جماعة من النقاد منهم ابن المدينى، وأحمد، وابن معين، وأبوداود إلا أنه ضعف لأجل روایته عن شهر بن حوشب.

قال ابن عدى: هو في نفسه لا يأس به، وإنما عابوا عليه كثرة روایته عن شهر، وشهر بن حوشب ضعيف.

(١) ميزان الاعتدال (١٧٣/٢)

(٢) المجروحين (٧٧/١)

(٣) تهذيب التهذيب (٣٠٣/٥)

(٤) المصدر السابق.

ولذا قال فيه ابن حبان: يعتبر حديثه إذا روى عن الثقات<sup>(١)</sup>.

قال أحمد بن حنبل في أحمد بن إسحاق بن زيد بن عبد الله بن أبي إسحاق الحضرمي: كان عندي إن شاء الله صدوقا، ولكنني تركته من أجل ابن أكثم دخل له في شيء<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو زرعة في أحمد بن صالح المكي السواني: صدوق لكنه يحدث عن الضعفاء والجهولين. وقال عنه ابن أبي حاتم: روى عن مؤمل أحاديث في الفتنة تدل على توهين أمره<sup>(٣)</sup>.

يبدو أن الرجل صار ضعيفا لأجل روايته عن الضعفاء والجهولين، وقد كان في نفسه صدوقا لذا حكم عليه الدارقطني بالضعف<sup>(٤)</sup>.

قال المحاكم في عيسى بن موسى القمي: هو إمام عصره، صدوق في نفسه، محتاج به في الجامع الصحيح، إلا أنه إذا روى عن المجهولين كثرت المناكير في حديثه، وليس الحمل فيها عليه، فإباني تتبع رواياته عن الثقات فوجدت لها مستقيمة.

وقال في موضع آخر: ثقة مقبول، غير أنه يروي عن أكثر من مائة شيخ من المجهولين لا يعرفون أحاديث مناكير، وربما توهם طالب العلم أنه جرح فيه وليس كذلك.

---

(١) المصدر (٦/١١٠)

(٢) المصدر السابق (١١/٦)

(٣) ميزان الاعتدال (١/٤٠) والجرح والتعديل (٢/٥٦)

(٤) ميزان الاعتدال (١/٤٠)

قال الحافظ: قال الخليلي: زاهد ثقة، قد يم الموت، بما روى عن الضعفاء، فالحمل على شيوخه لا عليه، والبخاري قد احتاج به في أحاديث ولا يضعفه، وإنما يقع الاضطراب من تلامذته وضعف شيوخه لا منه<sup>(١)</sup>.

وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عن عبدالرحمن بن محمد المحاري الكوفي، فقال: صدوق إذا حدث عن الثقات، ويروي عن المجهولين أحاديث منكرة.

فيفسد حديثه بروايته عن المجهولين<sup>(٢)</sup>.

وسئل ابن معين عن جهضم بن عبد الله القيسي فقال: ثقة إلا أن حديثه منكر، يعني ما روى عن المجهولين<sup>(٣)</sup>.

ومنهم من ضعف لأجل أبيه

قال علي بن المديني: الخليل بن عمر بن إبراهيم العبدلي كان من أهل العراق.

وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: يعتبر حديثه من روايته عن غير أبيه، لأن أباه كان واهياً، والناكير من أخباره من ناحية أبيه، فإذا سبر ماروى عن غير أبيه وجد أشياء مستقيمة<sup>(٤)</sup>.

ومنها: لأجل اختلاف البلاد وهو نوع من الاختلاط أيضاً، أحياناً يكون

(١) تهذيب التهذيب (٢٣٣/٨)

(٢) الجرح والتعديل (٢٨٢/٥)

(٣) تهذيب التهذيب (١٢٠/٢)

(٤) تهذيب التهذيب (١٦٨/٣)

عند المحدث كتاب، فيحدث من كتابه، فيصيّب، وأحياناً ينتقل إلى مكان آخر، ولم يكن لديه كتاب، فيحدث بدون كتاب ويخطي، ولا يعرف هذا الأمر إلا من مارس دراسة أقوال الرجال، وإليكم بعض الأمثلة:

معمر بن راشد في حديثه في البصرة بعض الاضطراب لأنّه كان يحدث من حفظه، وأما تحدّثه في اليمن فكان من كتابه، فلم يقع فيه خطأ إلا قليلاً.

قال يعقوب بن شيبة: سمع أهل البصرة من معمر حين قدم عليهم فيه اضطراب لأن كتبه لم تكن معه.

الحديث الذي فيه خلاف بالبصرة، واليمن ما أخرجه عبدالرزاق<sup>(١)</sup>، قال: إن النبي ﷺ كوى أسد بن زدراة من الشوكة. فرواه باليمن عن الزهري، عن أبي أمامة بن سهل مرسلاً، ورواه بالبصرة عن الزهري، عن أنس بن مالك، عن النبي ﷺ مرفوعاً، والصواب: هو المرسل.

ومثل هذا الحديث ما أخرجه مسلم<sup>(٢)</sup>، والترمذى<sup>(٣)</sup> ... عن معمر، عن الزهري، عن سالم، عن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: إنما الناس كإبل ملة لا يجد الرجل فيها راحلة. قال الترمذى: حسن صحيح.

وآخرجه البخارى في الرقاق، باب رفع الأمانة: عن شعيب، عن الزهري، وهو روایته في اليمن.

وأما روایته في البصرة: فمرة مثل اليمن، ومرة عن الزهري، عن سعيد بن

(١) في المصنف (٤٠٧/١٠).

(٢) مسلم (٤/١٩٧٣) نصائح الصحابة

(٣) الترمذى (٥/١٥٣) كتاب الأمثال.

المسيب، عن أبي هريرة.

ومعنى الحديث: قال المخافط: قال القرطبي: الذي يناسب التمثيل أن الرجل الجرواد الذي يحمل أثقال الناس والحمولات عنه، ويكشف كربهم، عزيز الوجود، كالراحلة في الإبل الكثيرة.

وقال ابن بطال: معنى الحديث: أن الناس كثير، والمرضى منهم قليل<sup>(١)</sup>.  
ومنه حديثه عن الزهرى، عن سالم بن عبد الله، عن أبيه، أن غيلان بن مسلمة الثقفى أسلم وله عشر نسوة في الماجاهلية فأسلمن معه، فامر النبي ﷺ أن يتخير أربعاً منهن. رواه الترمذى<sup>(٢)</sup>، وقال: هكذا رواه معمر، عن الزهرى، عن سالم، عن أبيه، وقال: سمعت محمد بن إسماعيل يقول: هذا حديث غير محفوظ انتهى.

قال أحمد في رواية ابنه صالح: معمر أخطأ بالبصرة في إسناد حديث غيلان ورجع باليمين، فجعله منقطعاً. وكذا حكم عليه أبو حاتم: بأن له أغاليط بالبصرة<sup>(٣)</sup>.

ومن هذا القسم من روى عن أهل مصر أو إقليم حفظ حديثهم، وإذا حدث عن غيرهم فغلط فيه كبقية بن الوليد الحمصي الذي يكثر الرواية عن المجهولين ولكن إذا حدث عن الثقات المعروفين من أهل الشام يكون حديثه جيداً كروايته عن بحير بن سعيد، ومحمد بن زياد، وغيرهما، وأما روايته عن أهل

(١) فتح البارى (١١/٣٣٥).

(٢) جامع الترمذى (٣/٤٦٤) في النكاح، في الرجل يسلم وعنه عشر نسوة.

(٣) تهذيب التهذيب (١/٤٤٢).

الحجاج، وأهل العراق ففيها مخالفة كثيرة لروايات الثقات كما ذكر ابن عدي وغيره.

ومن هذا القسم أيضاً من حديثه أهل مصر أو إقليم، فحفظوا حديثه، وحدث عنه غيرهم، فلم يقيموا حديثه، منهم زهير بن محمد المخراصاني وهو ثقة متقن، إن أهل العراق يرون عنه أحاديث مستقيمة وما خرج عنه في الصحيح فمن رواياتهم عنه، وأهل الشام يرون عنه روايات منكرة، وقد بلغ الإمام أحمد بروايات الشاميين عنه إلى أبلغ الإنكار، قال أحمد في رواية الأثرم: الشاميون يرون عنه أحاديث مناكير.

قال البخاري في زهير: روى عنه ابن مهدي، والعقدي، وموسى بن مسعود، وروى عنه أهل الشام أحاديث مناكير.

هذه بعض الأمثلة لإثبات المدعى وقد أطالت الكلام فيه ابن رجب في تتمة كتابه «شرح علل الترمذى» فمن يرد الزيادة، فليرجع إليه.

ومنها: لأجل الغرابة في المتون وعدم معايتها.

طريف بن شهاب أبوسفيان السعدي الأشل، قال ابن عدي: روى عنه الثقات، وإنما أنكر عليه في متون الأحاديث أشياء لم يأت بها غيره، وأما أسانيده فهي مستقيمة<sup>(١)</sup>.

ولأجل ذلك ضعفه جماعة من النقاد.

ومنها: لأجل الأسانيد التي لا يتابع عليها.

أحوص بن حكيم بن عمير العنسي الهمданى قال ابن عدي: له روايات وهو

(١) تهذيب التهذيب (٥/١٢)

من يكتب حديثه وليس فيما يرويه شيء، منكر إلا أنه يأتي بأسانيد، ولا يتبع عليهها<sup>(١)</sup>.

وقد ضعفه جماعة من النقاد، ويظهر أن السبب في ذلك هو ما ذكره ابن عدي.

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: عرضت على أبي حديث أَحْمَدَ بْنَ بَحْرِ  
العسكري فقال: حديث صحيح وهو لا يعرفه<sup>(٢)</sup>.

وقال مثل هذا في أَحْمَدَ بْنَ الْمَنْذُرِ بْنَ الْجَارُودِ الْقَزَّازِ<sup>(٣)</sup>. وأَحْمَدَ بْنَ  
مَهْرَانَ<sup>(٤)</sup>.

ومنها: لاشغاله بالحديث وهو ليس من أهله.

إِبراهِيمَ بْنَ عَيْنَةَ الْهَلَالِيِّ أَخْوَسَفِيَّانَ رَوَى عَنْ أَبِي مَعْنَى، قَالَ فِيهِ  
أَبُو حَاتَّمَ: يَأْتِي بِالْمَنَاكِيرِ، وَقَالَ النَّسَانِيُّ: لِيُسْ بِالْقَوِيِّ.

وقال ابن معين: كان مسلماً صدقاً، لم يكن من أصحاب الحديث<sup>(٥)</sup>.  
يظهر من قول ابن معين أن إبراهيم كان صدقاً في نفسه إلا أن صناعة  
الحديث لم تكن من اختصاصه، فضعف لأجل هذا.

ومحمد بن عيسى بن حبيان أبو عبدالله المدائني سُئلَ عن هبة الله بن

(١) المصدر السابق (١٩٢/١)

(٢) الجرح والتعديل (٤٢/٢)

(٣) المصدر السابق (٧٨/٢)

(٤) المصدر السابق (٧٦/٢)

(٥) ميزان الاعتدال (٥١/١)

الحسن الطبرى فقال ضعيف، وقال مرة أخرى: صالح ليس يدفع عن السماع  
ل لكن كان الغالب عليه إقراء القرآن<sup>(١)</sup>.

ويظهر منه أنه كان في البداية يشتغل بالحديث ثم انقطع عنه وتغافل عن  
حفظ الحديث فصار ضعيفا.

وأطلق عليه الدارقطني وغيره بأنه كان ضعيفا. ويحدث عن مشايخه بما  
لم يتبع عليه.

وهو من روى حديث توضي النبي ﷺ بالنبيذ في حديث عبدالله بن  
مسعود رواه الدارقطني من طريقه عن الحسن بن قتيبة، ثنا يونس بن أبي  
إسحاق، عن أبي إسحاق، عن أبي عبيدة، وأبي الأحوص، عن عبدالله بن مسعود  
فذكر حديث الجن، وشهود عبدالله بن مسعود مع النبي ﷺ.

قال الدارقطني: محمد بن عيسى ، والحسن بن قتيبة ضعيفان.

ومنها: أن يكون ضعيفا عند قوم دون قوم.

قال الغلابي عن أسباط بن محمد بن عبد الرحمن القرشي مولاهم ثقة،  
والковيون يضعفونه. وقال البرقي عنه: الكوفيون يضعفونه، وهو عندنا ثبت  
فيما يروي عن مطرف، والشيباني، وقد سمعت أنا منه.

وثقه ابن معين، ويعقوب بن شيبة<sup>(٢)</sup>.

ومنها: لأجل أن ينسب الحديث إلى غير المروي عنه.

قال ابن عدي: سألت عبдан عن محمد بن أحمد بن حسين الأهوازي

(١) تاريخ بغداد (٣٩٨/٤)

(٢) تهذيب التهذيب (٤١١/١)

الجريجي، فقال: كذاب كتب عني أحاديث ابن حريج، وادعاها عن شيوخ<sup>(١)</sup>.

**ومنها: لأجل انفراده:**

كثير بن سليم أبوسلمة المدائني، قال أبوحاتم: ضعيف الحديث، منكر الحديث، يروي عن أنس حديثا لا أصل من رواية غيره<sup>(٢)</sup>.

ويصح هذا إذا كان الرجل في نفسه ضعيفا، وأما إذا انفرد الشفatas والحفظ فهذا يرفع من شأنهم ويعلّي من مرتبتهم، لأنّه يدل على اعتمانهم بعلم الآثار، وضبطهم دون غيرهم من الأقران<sup>(٣)</sup>.

قال الذهبي: وإن تفرد الشقة المتقد يعد صحيحا غريبا. وإن تفرد الصدوق ومن دونه يعد منكرا، وإن إكثار الراوي من الأحاديث التي لا يوافق عليها لفظا، أو إسنادا يصيره متزوك الحديث<sup>(٤)</sup>.

**ومنها: لأجل التدليس عن الضعفاء.**

ذكر أبوعمر بن عبد البر معنى التدليس فقال: «هو أن يحدث الرجل عن الرجل قد لقيه، وأدرك زمانه، وأخذ عنه، وسمع منه، وحدث عنه بما لم يسمعه منه، وإنما سمعه من غيره عنه، فمن ترضى حاله أو لا ترضى على أن الأغلب في ذلك أن لو كانت حاله مرضية لذكره، وقد يكون لأنه استصغره».

ثم قال: «واختلفوا في حديث الرجل عنم لم يلقه مثل مالك عن سعيد بن

(١) ميزان الاعتدال (٤٥٥/٣)

(٢) المحرر والتعديل (١٥٢/٧)

(٣) قارن ما قاله الذهبي في ترجمة علي بن المديني، الميزان (١٤٠/٣)

(٤) المصدر السابق.

المسيب، والثوري، عن إبراهيم النخعي، وما أشبه ذلك.

فقالت فرقة: هذا تدليس لأنهما لو شاءا السبيبا من حديثهما كما فعل  
في كثير مما بلغهما عنهم قالوا: وسكت المحدث عن ذكر من حدثه مع علمه به  
دلسة».

قال ابن عبدالبر: «فإن كان هذا تدليساً فما أعلم أحداً من العلماء سلم  
منه في قديم الدهر ولا في حديثه، اللهم إلا شعبة بن الحجاج، ويعيني بن سعيد  
القطان، فإن هذين ليس يوجد لهما شيء من هذا، لاسيما شعبة فهو القائل: لأن  
أزني أحب إلى من أن أدلس».

وروى ابن عبدالبر من طريق غندر «قال سمعت شعبة يقول: التدليس في  
ال الحديث أشد من الزنا، ولأن أسقط من السماء إلى الأرض أحب إلى من أن  
أدلس»<sup>(١)</sup>.

وقال ابن الجوزي: «وأصبح من هذا حال المدلسين الذين يروون عن كذاب،  
وضعيف، لا يحتج به، فيتغيرون اسمه، أو كنيته، أو نسبه، أو يسقطون اسمه من  
الإسناد، أو يسمونه، ولا ينسبونه مثل أن يكون في الإسناد عمر بن صبح، وهو  
من يضع الحديث، فيرويه الراوي ويقول: عن عمر، ولا ينسبه، ولا يدرى من عمر،  
وقد دلساً: محمد بن سعيد الكذاب، وكان قتل على الزندقة على دعوه كثيرة  
ليخفى»<sup>(٢)</sup>.

قال أبوالحسن بن القطان: «بقية (ابن الوليد) يدلس عن الضعفاء،

(١) التمهيد (١٥/١٦).

(٢) الموضوعات (٥٢/١١).

يستبيح ذلك وهذا إن صح فمفسد عدالته<sup>(١)</sup>.

قال الذهبي: نعم، والله صح هذا عنه أنه يفعله وصح عن الوليد بن مسلم، بل عن جماعة كبار فعله، وهذه بلية منهم، ولكنهم فعلوا ذلك باجتهاد وما جوزوا على ذلك الشخص الذي يسقطون ذكره بالتدليس أنه تعمد الكذب، هذا أمثل ما يعتذر به عنهم. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن حبان: سمع (أي بقية) من شعبة ومالك وغيرهما أحاديث مستقيمة، ثم سمع من أقوام كذايين عن شعبة ومالك، فروي عن الثقات بالتدليس ما أخذ عن الضعفاء<sup>(٣)</sup>.

وقد قال فيه ابن المبارك: "بقية صدق اللسان ولكنه يأخذ عنمن أقبل وأدبر"<sup>(٤)</sup>.

وأما التدليس عن الثقات فهو ليس قدحاً في الرواية لأن الراوي أحياناً ينشط فيسرد الحديث بإسناده كاملاً، وأحياناً يتکاسل فيحذف بعض شيوخه، وكان تدليس ابن عبيدة من هذا النمط، قال ابن معين: كان ابن عبيدة يدلس فيقول عن الزهرى، فإذا قيل له: من دون الزهرى فيقول لهم: أليس لكم في الزهرى مقنع؟ فيقال: بل، فإذا استقصى عليه يقول: معمراً، اكتبوا لابارك الله لكم<sup>(٥)</sup>.

(١) ميزان الاعتدال (٣٣٩/١)

(٢) ميزان الاعتدال (٣٣٩/١)

(٣) المصدر السابق (٣٣١/١)

(٤) مقدمة صحيح مسلم مع شرح النووي (٩٧/١)

(٥) التمهيد (٣١/١)

وَحَمِيدُ بْنُ أَبِي حَمِيدِ الطَّوْبَلِ الْبَصْرِيِّ يُعْتَدُ أَحَدًا مِنَ الشَّفَاتِ الْمُتَفَقُ عَلَى  
الْإِحْتِاجَاجِ بِهِ إِلَّا أَنَّهُ كَانَ يَدْلِسُ حَدِيثَ أَنْسٍ، وَكَانَ سَمِعَ أَكْثَرَهُ مِنْ ثَابِتٍ وَغَيْرِهِ مِنْ  
أَصْحَابِهِ عَنْهُ.

رُوِيَ مُؤْمِلُ بْنَ إِسْمَاعِيلَ عَنْ حَمَادَ بْنِ سَلْمَةَ أَنَّهُ قَالَ: عَامَةُ مَا يَرْوِيُ حَمِيدٌ  
عَنْ أَنْسٍ سَمِعَهُ مِنْ ثَابِتٍ، وَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْخَدَادُ عَنْ شَعْبَةَ: لَمْ يَسْمَعْ حَمِيدٌ مِنْ  
أَنْسٍ إِلَّا أَرْبَعاً وَعِشْرِينَ حَدِيثًا، وَالبَاقِي سَمِعَهُ مِنْ ثَابِتٍ، وَمَعَ ذَلِكَ يَعْدُ مِنْ  
كَبَارِ الْمُحَدِّثِينَ، وَرُوِيَ عَنْهُ عِنْدَ الْجَمَاعَةِ، قَالَ عَنْهُ أَبْنُ سَعْدٍ: كَانَ ثَقَةً كَثِيرَ الْحَدِيثِ، إِلَّا  
أَنَّهُ رَبِّا يَدْلِسُ عَنْ أَنْسٍ.

وَمِنْهَا: لِأَجْلِ قَبْوِ التَّلَقَيْنِ وَهُوَ نَوْعٌ مِنَ الْإِخْتِلاَطِ.

قَالَ أَبْنُ حَزْمَ: مَنْ صَحَّ أَنَّهُ قَبْلَ التَّلَقَيْنِ وَلَوْ مَرَّةً، سَقْطٌ حَدِيثِهِ كُلُّهُ لِأَنَّهُ لَمْ  
يَتَفَقَّهْ فِي دِينِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَلَا حَفْظٌ مَاسِعٌ، وَقَدْ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: نَصْرُ اللَّهُ  
أَمْرًا سَمِعَ مِنَا حَدِيثًا فَحَفَظَهُ حَتَّى بَلَغَهُ غَيْرَهُ، فَإِنَّمَا أَمْرُ رَسُولِ اللَّهِ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup>  
يَقْبُولُ تَبْلِيغُ الْحَافِظِ، وَالتَّلَقَيْنِ هُوَ أَنْ يَقُولَ لِهِ الْقَاتِلُ: حَدَّثَكَ فَلَانَ بِكَذَا، وَيُسَمَّى  
لَهُ مِنْ شَاءَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَسْمَعَهُ مِنْهُ، فَيَقُولُ: نَعَمْ. فَهَذَا لَا يَخْلُو مِنْ أَحَدٍ وَجَهِينَ،  
وَلَا بَدْ مِنْ أَحَدِهِمَا ضَرُورَةٌ، إِمَّا أَنْ يَكُونَ فَاسِقًا يَحْدُثُ بِالْمَعْلُومِ يَسْمَعُ، أَوْ يَكُونُ مِنْ  
الْغَفَلَةِ بِعِيْثِ يَكُونُ الْذَاهِلُ الْعُقْلُ الْمَدْخُولُ الْذَهَنُ، وَمَثَلُ هَذَا لَا يَلْتَفِتُ لَهُ لِأَنَّهُ لَيْسَ  
مِنْ ذُوِي الْأَلْبَابِ، وَمِنْ هَذَا النَّوْعِ كَانَ سَمَاكُ بْنُ حَرْبٍ، أَخْبَرَ بِأَنَّهُ شَاهِدٌ ذَلِكَ مِنْ  
شَعْبَةِ الْإِمَامِ الرَّئِيسِ أَبْنِ الْمُحَاجَاجِ<sup>(١)</sup>.

لِأَنَّ التَّلَقَيْنِ يَنْشأُ مِنَ الْإِخْتِلاَطِ فِي الْضَّبْطِ، فَمَنْ اخْتَلَ ضَبْطَهُ فَهُوَ مَرْدُودٌ

(١) الأحكام في أصول الأحكام: ١٥٩/١١) وفي كتاب الرامهرمزى ص ٦٠٦ عنوان "التلقين" إلَّا  
أَنَّهُ أَوْرَدَ فِيهِ أَشْيَاً لَا عَلَاقَةَ لَهَا بِالتَّلَقَيْنِ وَلَمْ يَنْبِهِ إِلَى ذَلِكَ الْمُحَقَّقِ.

الرواية، وإلى هذا يشير قول يحيى بن سعيد القطان لما سئل عن ترك روايته عن عبد الرحمن بن حرملاة، فقال: لو شئت أن ألقنه لفعلت، فقال له علي بن المديني: كان يلقن؟ قال نعم<sup>(١)</sup>.

يعرف التلقين بمقارنة روايته بما حذر في السابق. قال سفيان حدثنا يزيد بن زياد بكرة عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن البراء بن عازب قال: رأيت رسول الله ﷺ افتتح الصلاة فرفع يديه.

قال سفيان: فلما قدمت الكوفة سمعته يحدث به فيقول فيه "ثم لا يعود" فظننت أنهم لقنوه<sup>(٢)</sup>.

ويعرف التلقين بوضع حديث له عن شيخ فلان.

قال الآجري سمعت أبا داود يقول: عطاء بن عجلان بصري يقال له: عطاء العطار ليس بشيء، قال أبو معاوية: وضعوا له حديشاً من حديشي وقالوا له: قل: حدثنا محمد بن خازم فقال: ثنا محمد بن خازم، فقلت يا عدو الله أنا محمد بن خازم، ما حدثتك بشيء<sup>(٣)</sup>.

قال أبو الأسود: إذا سرك أن تكذب صاحبك فللقنه وقال يحيى بن سعيد: كان الشيخ إذا لقنته قبل فذاك براء، وإذا ثبت على شيء واحد فذاك ليس به بأس<sup>(٤)</sup>.

وقال الحميدي: ومن قبل التلقين ترك حديثه الذي لقنه فبيه، وأخذ عنه

(١) علل الترمذى (٧٤٤/٥) مع أحمد شاكر.

(٢) الكفاية (١٤٩).

(٣) المصدر السابق.

(٤) المصدر السابق.

ما أتقن حفظه، إذا علم ذلك التلقين حادثاً في حفظه لا يعرف به قدِيماً. وأما من عرف به قدِيماً في جميع حديثه، فلا يؤمن أن يكون ماحفظه مما لقى<sup>(١)</sup>. وأما إذا كان اعتماده على الأصل المحفوظ لديه فلا يضره كثرة السهو والتلقين لأنَّه حينئذ لا يحدث من حفظه.

ومنها: لأجل تغيير سلوكه في آخر عمره.

قال أبو حاتم: كتبت عن سليمان بن أحمد الدمشقي الجرجشى نزيل واسط قدِيماً وكان حلواً، قدم ببغداد، فكتب عنه أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، فلما كان في رحلتي الثانية قدمت واسطاً فسألت عنه، فقيل لي: قد أخذ في الشرب والمعازف والملاهي فلم أكتب عنه<sup>(٢)</sup>.

وكان جابر بن يزيد بن الحارث الجعفي الكوفي، أحد علماء الشيعة صدوقاً في أول حياته.

قال ابن مهدي عن سفيان "كان جابر الجعفي ورعاً في الحديث، مارأيت أورع منه في الحديث".

وقال شعبة: صدوق.

قال يحيى بن أبي بكر عن شعبة: "كان جابر إذا قال: أخبرنا وحدثنا وسمعت فهو من أوثق الناس".

وقال وكيع: "ما شرکتم في شيء، فلاتشكوا أن جابر الجعفي ثقة".

وقال ابن عبد الحكم: سمعت الشافعي يقول: قال سفيان الثوري لشعبة: لئن تكلمت في جابر الجعفي لأتكلمن فيك.

(١) المصدر السابق.

(٢) المخرج والتعديل (١٠١/٤).

ثم تحول هذا الرجل إلى الكذب.

يقول زهير بن معاوية: سمعت جابر بن زيد يقول: عندي خمسون ألف حديث، ما حدث منها بحديث، ثم حدث يوماً بحديث فقال: هذا من الخمسين ألف.

وقال سلام بن أبي مطيع: قال لي جابر الجعفي: عندي خمسون ألف باب من العلم، ما حدث به أحداً، فأتيت أليوب فذكرت هذا له فقال: أما الآن فهو كذاب.

وروى إسماعيل بن أبي خالد عن الشعبي أنه قال: يا جابر لا تقوت حتى تكذب على النبي ﷺ، قال إسماعيل: مما مضت الأيام واللبابي حتى اتهم بالكذب<sup>(١)</sup>.

وقد تركه عبدالرحمن بن مهدي ويحيى القطان بأخره، والسبب في ذلك أنه تحول إلى الإياع برجعة علي، وكان يشتم أصحاب النبي ﷺ فهان عليه الوضع على لسان رسول الله ﷺ فصار من عداد الكاذبين، فترك الرواية عنه.

قال ابن معين في داود بن المحبر الطائي ما زال معروفاً بال الحديث، يكتب الحديث، ثم ترك الحديث وذهب إلى قوم من المعتزلة فأفسدوه وهو ثقة. وقال في موضع آخر: إنه ليس بكذاب، وقد كتب عن أبيه المحبر، وكان داود ثقة، ولكنه جفا الحديث وكان يتنسخ.

وقال فيه أبو داود: ثقة شبه الضعيف<sup>(٢)</sup>.

(١) ميزان الاعتلال (٣٧٩/١ - ٣٨٠).

(٢) تهذيب التهذيب (١٩٩/٢ - ٢٠٠).

روى عنه ابن ماجه حديثاً في فضل قزوين وهو شبه الموضوع، وبيدو أن الرجل كان في بداية أمره ثقة في الحديث، ثم ترك الشغل بالحديث، ودخل في علم الكلام فبدأ يحدث بكل شيء فيه الصحيح والضعيف والموضوع فاستحق الترك.

هذه جملة من أسباب الجرح الناشي، عن عدم الضبط، ومن يراجع كتب الرجال والترجم يقف على أسباب أخرى إذ ليس القصد الاستقصاء، وإنما أردت ذكر بعض النماذج -والله المستعان.

الفَصْلُ الثَّانِي

فِي

التعديل

## فصل في التعديل

قبل أن نتكلّم عن عدالة الرواية ونقلة الأخبار، يجدر بنا أن نسوق فصلاً كاملاً عن عدالة الرعيل الأول، وهم أصحاب رسول الله ﷺ لأنهم أول سلسلة من طرق الأسانيد.

### تعريف الصحابة:

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني في خطبة كتابه الإصابة: أصح ما وقفت عليه من ذلك أن الصحابي من لقي النبي ﷺ مؤمناً به ومات على الإسلام، فيدخل فيمن لقبه من طالت مجالسته له أو قصرت، ومن روى عنه أو لم يرو، ومن غزا معه أو لم يغز، ومن رأه رؤية ولو لم يجالسه. ومن لم يره لعارض كالعمى.

وقال الحافظ ابن كثير في اختصار علوم الحديث: وقد نص على أن مجرد الرؤية كاف في اطلاق الصحابة: البخاري وأبوزرعة، وغير واحد من صنف في أسماء الصحابة كابن عبد البر، وابن مندة، وأبي موسى المديني، وابن الأثير في كتابه: (أسد الغابة في معرفة الصحابة)، وقال آخرون: لا بد في إطلاق الصحابة مع الرؤية أن يروي حديثاً أو حديثين.

وعن سعيد بن المسيب: لا بد أن يصحبه سنة أو سنتين أو يغزو معه غزوة أو غزوتين، ولكن من حيث إطلاق الاسم على مسماه فتعريف الحافظ ابن حجر أقرب إلى الصواب، فإن الصحابة تطلق على من صحبه ولو ساعة من نهار على أن يكون مميزاً إذ إنه قال: ومن لم يميز لاتصح نسبة الرؤية إليه. ويصدق أن النبي ﷺ رأه فيكون صحابياً من حيث اللغة، ومن حيث الرواية يكون تابعاً، وهو اختيار يحيى بن معين وأبي زرعة وأبي حاتم وأبي داود وابن عبد البر

وغيرهم من أئمة الحديث، كالأطفال الذين حنكتهم رسول الله ﷺ ومسح وجوههم أو تغل في أفواههم فهؤلاء لا يدخلون في زمرة الصحابة مثل محمد بن حاطب بن الحارث، وعبدالرحمن بن عثمان التميمي، ومحمد بن الريبع، وعبدالله بن معر ومحمد بن أبي بكر وغيرهم.

ومن هنا انتفى إشكالاً من قال: وعمل من صنف في الصحابة يدل على الثاني<sup>(١)</sup> (يعني أنه يكتفي بمجرد حصول الرؤية) فإنهم ذكروا مثل محمد بن أبي بكر الصديق وإنما ولد قبل وفاة النبي ﷺ بثلاثة أشهر وأيام كما ثبت في الصحيح أن أمّه أسماء بنت عميس ولدته في حجة الوداع قبل أن يدخلوا مكة. فمحمد بن أبي بكر ومن على شاكلته يعدون من الصحابة من حيث شرف رؤية النبي ﷺ لهم فلاشك أنهم أفضل من غيرهم، ولكن من حيث رواية الحديث يعتبرون تابعين ويخضعون للنقد والجرح كغيرهم من الرواة، فإن الصحابة التي حصلت لهم لم تكن كافية لتربيّة نقوسهم وتنقية قلوبهم كالصحابيّة الآخرين. وأما من ارتد عن الإسلام في عهد النبي ﷺ ولم يرجع إليه ومن أظهر نفاقه ولم يتتب إلى الله فهو لا يسمى صحابياً.

وقد أراد أبويرية أن يدخل المنافقين في زمرة الصحابة فيطعن في عدالتهم جمِيعاً وهو بنس مأْرَاد بعد أن فصل الله في كتابه عن هؤلاء: «إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ولن تُمْجَد لَهُمْ نصيراً»<sup>(٢)</sup>.

وهنا الجاه آخر في تعريف الصحابي وهو اتجاه الفقهاء والأصوليين وبعض المحدثين الذين يحكمون العرف فقالوا: الصحابة كل من كثرت صحبتهم

(١) انظر أضواء على السنة المحمدية (٣٤١)

(٢) سورة النساء آية ١٤٥

وأصل لقاوه كما قال أنس بن مالك لما سئل: هل يقى من أصحاب رسول الله عليه السلام أحد غيرك؟ قال: ناس من الأعراب رأوه فاما من صحبه فلا.

قال النووي في مقدمة صحيح مسلم بعد ذكر تعريف الصحابي عند المحدثين: "ذهب أكثر أصحاب الفقه والأصول إلى أنه من طالت صحبته له عليه السلام، ثم قال: قال الإمام القاضي أبوالطيب الباقلاتي: " لا خلاف بين أهل اللغة أن الصحابي مشتق من الصحبة جار على كل من صحب غيره قليلاً كان أو كثيراً، يقال صحبه شهراً ويوماً وساعة، قال وهذا يوجب في حكم اللغة إجراء هذا على من صحب النبي عليه السلام ولو ساعة، هذا هو الأصل. قال ومع هذا فقد تقرر للأمة عرف في أنهم لا يستعملونه إلا فيمن كثرت صحبته وأصل لقاوه، ولا يجري ذلك على من لقي المرء ساعة ومشى معه خطوات وسمع منه حديثاً فوجب أن لا يجري في الاستعمال إلا على من هذا حاله. انتهى<sup>(١)</sup>.

فكان الباقلاتي يميل إلى تحكيم العرف في تعريف الصحابي، وهو مذهب الفقهاء والأصوليين إلا أن النووي رجع تعريف الصحابي عند المحدثين، لأنه موافق للغة، والعرف لا يكون مخالفًا للغة.

## طبقات الصحابة رضي الله عنهم

بعد اتفاق أهل العلم أن الصحابي هو من لقى رسول الله ﷺ مزمنا به ومات على الإسلام اختلف أهل التاريخ والسير في طبقاتهم، لأن منهم من أسلم في مكة في أول ظهور الدعوة وواجه في سبيلها أشد ما يواجه المرء في دينه وعقيدته، ومنهم من تأخر إسلامه إلى بعد غلبة الإسلام، وبينهما أدوار كثيرة للدعوة الإسلامية.

فجعلهم الحاكم في اثننتي عشرة طبقة، وجعلهم ابن سعد في خمس طبقات. قال أحمد شاكر المشهور ماذهب إليه الحاكم، والطبقات هي:

- ١ - قوم تقدم إسلامهم بمكة كالمخالفة الأربع الراشدين.
- ٢ - الصحابة الذين أسلموا قبل تشاور أهل مكة في دار الندوة.
- ٣ - مهاجرة الحبشة.
- ٤ - أصحاب العقبة الأولى.
- ٥ - أصحاب العقبة الثانية وأكثرهم من الأنصار.
- ٦ - أول المهاجرين الذين وصلوا إلى النبي ﷺ بقباء قبل أن يدخل المدينة.
- ٧ - أهل بدر.
- ٨ - الذين هاجروا بين بدر والخديبية.
- ٩ - أهل بيعة الرضوان في الخديبية.
- ١٠ - من هاجر بين الخديبية وفتح مكة كخالد بن الوليد، وعمرو بن

العاشر.

- ١١- مسلمة الفتح الذين أسلموا في فتح مكة.
- ١٢- صبيان وأطفال رأوا النبي ﷺ يوم الفتح وفي حجة الوداع وغيرها.

وأفضلهم على الإطلاق أبو بكر ثم عمر رضي الله عنهما بإجماع أهل السنة، ومن حکى الإجماع على ذلك أبو العباس القرطبي قال: ولا مبالاة بأقوال أهل التشیع ولا أهل البدع، وكذلك حکى الشافعی إجماع الصحابة والتابعین على ذلك رواه عنه البیهقی في الاعتقاد.

### عدد الصحابة رضي الله عنهم

لم يكن هناك سجلات يدون فيها أسماء من أسلم في الجزيرة وغيرها من البلدان فإحصاء الصحابة بالدقة أمر متذر، ولكن العلماء استخروا عددهم من بعض الآثار الواردة في الغزوات والفتح، ففي صحيح مسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: خرج رسول الله ﷺ لعشرين مضموناً من رمضان فقام وصام الناس معه حتى إذا كانوا بالكديد أنظر ثم مضى في عشرة آلاف من المسلمين (وذلك في فتح مكة).

وقال ابن الجوزي في تلقيع فهوم أهل الآخر: سأله رجل أبا زرعة الرازي فقال له: يا أبا زرعة أليس يقال حديث النبي ﷺ أربعة آلاف حديث؟ قال: ومن قال ذا؟ قلقل الله أنيابه، هذا قول الزنادقة، ومن يحصي حديث رسول الله ﷺ؟ قبض رسول الله ﷺ عن مائة ألف وأربعة عشر ألفاً من

الصحابة من روى عنه وسمع منه. قيل له: يا أبا زرعة هؤلاء، أين كانوا وسمعوا منه؟ قال: أهل المدينة وأهل مكة ومن بينهما والأعراب ومن شهد معه حجة الوداع<sup>(١)</sup>. هذا العدد الكبير الذي ذكره أبو زرعة منهم من رأه ولم يسمع، ومنهم من سمع ولم يرو، ومنهم من سمع وروي، ولذا نجد في المصنفات التي ألفت في تراث الصحابة لا يتجاوز عددهم ثلاثة عشر ألفاً إلى خمسة عشر ألفاً.

وأما الذين رواوا أحاديث رسول الله ﷺ فهم أقل بكثير. وقد ذكر العلماء عدد أحاديث كل واحد من هؤلاء، وكان أكبر اعتمادهم في ذلك على مسندي بقى بن مخلد الأندلسي المتوفي سنة (٢٧٦هـ) وهو من أكبر دواوين السنة النبوية، إلا أن الكتاب صار من الكنز الضائع، ومنه استقى ابن حزم في ذكر عدد أحاديث كل صحابي في "جواجم السيرة" فذكر أصحاب الآلوف يعني من روى عنه أكثر من ألفي حديث. ثم أصحاب الآلوف يعني من روى عنه أقل من ألفين، ثم أصحاب المئتين يعني من روى عنه أكثر من مائة وأقل من ألف، وهكذا إلى أن ذكر من روى عنه حديثين ثم من روى عنه حديثاً واحداً، ومع هذا فإن بقى ابن مخلد لم يرو في مسنده عن أكثر من ألف وثلاثة عشر صحابياً.

ومن هناك يدفع إشكال أبي رية ومن على شاكلته في التشكيك في أحاديث الصحابة الذين لم تطل ملازمتهم لرسول الله ﷺ فإن أحاديث الصحابة الكبار هي المتدالة في كتب الحديث والفقه والتفسير وعليها الاعتماد في معظم الأحكام.

ويكن لطالب العلم أن يجمع مرويات غير المعروفين من الصحابة ويبحث لها الشواهد عن الصحابة المعروفين، ويقارن بين هذه المرويات وتلك، وهو أدق

---

(١) تلقيح فهوم أهل الأثر (١٠٣) الطبعة المصرية، وانظر مقدمة ابن الصلاح (٢٦٨)

طريق وأروع منهج اخترعه علماء الحديث. وهو المنهج الذي اخترته لروايات أكبر الصحابة رواية وأكثرهم ظلماً له وطعناً فيه ألا وهي مرويات أبي هريرة ال EOSI  
رضي الله عنه الذي روى معظم الأحاديث المتعلقة بالحلال والحرام، وقارنت بينها وبين مرويات الصحابة الآخرين، وأنفذت في ذلك كل ما أملك من وقت وراحة حتى فتح الله علي في هذا الباب بشيء كثير أسأل الله سبحانه وتعالى أن يوفق إلى تكميله بالوجه الذي أريده.

### عدالة الصحابة رضي الله عنهم

اتفق الجمهور من أهل العلم على أن الصحابة كلهم عدول بتعديل الله ورسوله لهم، وهو أمر حكم فيه القرآن إجماعاً، وفصله رسول الله ﷺ تفصيلاً. فصارت القضية مسلمة في نفسها لا تحتاج إلى جدل ومناقشة لأننا لانفتقر إلى تعديل أحد وتوثيقه بعد تعديل الله ورسوله فإن الله لم يترك لنا خياراً في أمر قضاه في كتابه العزيز:

فَوَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ  
وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا تَضَىَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا  
أَنْ يَكُونَ  
لَهُمْ أَخْيْرَةٌ مِّنْ أَمْرِهِمْ، وَمَنْ يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ  
فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا  
مُّبِينًا<sup>(١)</sup>.

ومع ذلك فإن بعض الفرق المنشقة عن الإسلام لم تسلم بهذه القضية كما هي كعادتها في قضايا الإسلام، واخترعت عديداً من الشبهات للتشكيك في الأخذ بالسنة النبوية وسبعين بعد قليل هذه الشبهات وأرد عليها بتوفيق الله

تعالى ليحق الله الحق ويبطل الباطل.

وأما الآن فإليكم بعض الأدلة النقلية والعلقية لعدالة الصحابة.

قال الله تعالى: «كنتم خير أمة أخرجت للناس»<sup>(١)</sup>. والصحابة هم أول المخاطبين بهذه الآية الكريمة لأنهم من الرعيل الأول، وقد خصص بعض المفسرين أنها واردة في أصحاب رسول الله ﷺ فقط.

وقال تعالى: (وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس)<sup>(٢)</sup>. وسطاً أي عدولاً، قال ابن الصلاح في مقدمته: وهو خطاب مع الموجودين في ذلك العصر.

وقال تعالى: (لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يهابونك تحت الشجرة فعلم مائني قلوبهم فأنزلت السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قرباً)<sup>(٣)</sup>.

وقال عزوجل: «والسابرون الأولون»<sup>(٤)</sup>. وقد ذكر الله تعالى المهاجرين والأنصار في عدة مواضع وأحسن الثناء عليهم.

فأي تعديل أو فضيلة تكون أكبر من رضا الله تعالى عن أصحاب النبي ﷺ؟ وقد وصفهم الله تعالى بالصدق في قوله: «للفتراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون نضلاً من الله ورضواناً

(١) آل عمران آية/١١٠

(٢) البقرة آية/١٤٣

(٣) الفتح آية/١٨

(٤) التوبية آية/١٠٠

وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون<sup>(١)</sup>. والتوصيف بالصدق هو تعديل لهم.

فهذه الآيات وغيرها كثيرة تشهد بفضل جميع الصحابة الذين جاهدوا مع رسول الله ﷺ، وأخرجوا من ديارهم وأموالهم، وما ذلك إلا لقوة إيمانهم الذي استقر في قلوبهم، ب التربية رسول الله ﷺ، وتوجيهاته السامية، التي جعلتهم في أعلى مراتب الكمال، وأهلتهم لحمل الأمانة وأدائها إلى الأجيال الصاعدة.

وماتوفي رسول الله ﷺ إلا وهو راض عنهم في أداء هذه الأمانة الإلهية وزجر من تسول له نفسه أن يسب أحداً من أصحابه بمجرد رؤية خطأ في أمر من أمور الدين لأنَّه قد يكون أمراً اجتهادياً يجزي صاحبه أجراً واحداً إن أخطأ في اجتهاده ولا يلام عليه. هذا حكم عام لجميع الأمة، فكيف بالرعييل الأول؛ أخرج الشیخان في صحيحهما عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: لا تسيروا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه.

وروى الترمذى في جامعه وابن حبان في صحيحه عن عبدالله بن مغفل قال: قال رسول الله ﷺ: الله الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضاً بعدى، فمن أحجمهم فهمي أحجمهم، ومن أبغضهم فبيغضني أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله يوشك أن يأخذه.

قال أبو حامد الغزالى في المستصفى بعد ذكر بعض الآيات والأحاديث: فأى تعديل أصح من تعديل علام الغيوب سبحانه وتعالى وتعديل رسوله ﷺ؟

كيف ولو لم يرد الثناء لكان فيما اشتهر وتواتر من حالهم في الهجرة والجهاد  
ويذل المهج والأموال وقتل الآباء والأهل في موالة رسول الله ﷺ ونصرته كفاية  
في القطع بعد التهم<sup>(١)</sup>.

وبهذا الأدلة الواضحة كرابعة النهار رأى جمهور أهل العلم من الصحابة  
والتابعين ومن بعدهم من الفقهاء والمحدثين تعديل جميع أصحاب رسول الله ﷺ  
و خاصة من اشتهر بالرواية مالم يظهر من أحد ما يسقط عدالته.

وذكر الخطيب البغدادي في الكفاية قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه  
في تعديل جميع الصحابة مانصه: أن أنساً كانوا يؤخذون بالوحى في عهد رسول  
الله ﷺ، وإن الوحى قد انقطع وإنما أخذكم الآن بما ظهر من أعمالكم، فمن أظهر  
لنا خيراً أمناه وقريناه وليس إلينا من سريرته شيء، الله يحاسبه في سريرته.  
ومن أظهر لنا سواه لم نؤمنه ولم نصدقه وإن قال: إن سريري حسنة<sup>(٢)</sup>.

وقال أبوذرعة الرازي: إذا رأيت الرجل ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله  
ﷺ فاعلم أنه زنديق، وذلك أن الرسول عندنا حق والقرآن حق، وإنما أدى إلينا  
هذا القرآن والسنة الصحابة. وهذا يريدون أن يحرجو شهودنا ليبطلوا الكتاب  
والسنة، والجرح بهم أولى وهم زنادقة.

وقال أبو محمد بن حزم فيما نقله الحافظ ابن حجر العسقلاني في خطبة  
كتابه الإصابة: الصحابة كلهم من أهل الجنة قال تعالى: «لا يُستوِي مِنْكُمْ  
مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ، أَوْلَئِكَ أَعْظَمُ دَرْجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا

(١) المستصفى (١٦٤/١)

(٢) الكفاية (٤٩)

من بعد وقاتلوا وكلاً وعد الله الحسنى»<sup>(١)</sup>.  
وقال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ سَبَقُتْ لَهُمْ مِنْ أُولَئِكَ عَنْهَا  
مَهْدُونٌ»<sup>(٢)</sup>.

فثبت أن الجميع من أهل الجنة وأنه لا يدخل أحد منهم النار، لأنهم  
المخاطبون بالأية السابقة.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى "وأصحاب النبي ﷺ ولله  
الحمد من أصدق الناس حديثاً، لا يعرف عنهم من تعمد على النبي صلى الله  
عليه وسلم كذباً مع أنه كان يقع من أحدهم من الهنات ما يقع، ولهم ذنوب  
وليسوا معصومين. ومع هذا جرب أصحاب النقر والامتحان أحاديثهم واعتبروها  
باتعتبر الأحاديث، فلم يوجد عن أحد منهم تعمد كذبة، بخلاف القرن الثاني فإنه  
كان في أهل الكوفة جماعة يتعمدون الكذب، ولهذا كان الصحابة كلهم ثقات  
باتفاق أهل العلم بالحديث والفقه."<sup>(٣)</sup>

هذه بعض مقتطفات من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ومن أقوال آئمة  
الدين في عدالة الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، فهل بعد ذلك نطلب من  
أحد تعديلاً لهم وتوثيقاً ونلتفت إلى أقوال المشككين الذين يريدون أن يطفئوا  
نور الله بأفواهم والله متم نوره ولو كره الكافرون؟ فهم على هذه الصفة إلا أن  
يثبت على أحد ارتكاب مالا يتحمل إلا قصد المعصية والخروج من باب التأويل  
فيحكم بسقوط العدالة.. وأما استدلال هؤلاء بالفتن والحوادث التي وقعت بعد

(١) الحديد آية/١٠

(٢) الأنبياء آية/١٠١

(٣) منهاج السنة النبوية في تنفس كلام الشيعة والقدرية (١١/٧٣)

النبي ﷺ، وابتلي فيها بعض كبار الصحابة، وحملوا السيف ضد بعض إخوانهم، فقد قال المخاتف ابن كثير في اختصار علوم الحديث: وأما ما شجر بينهم بعده عليه الصلاة والسلام فمنه ما وقع عن غير قصد كيوم الجمل، ومنه ما كان عن اجتهاد كيوم صفين، والاجتهاد يخطيء، ويصيب، ولكن صاحبه معذور، وإن أخطأ فهو مأجور أيضاً. وأما المصيب فله أجران اثنان، وكان على أقرب إلى الحق من معاوية وأصحابه رضي الله عنهم أجمعين. وقد ثبت في صحيح البخاري: عن رسول الله ﷺ أنه قال عن ابن بنته الحسن بن علي وكان معه على المنبر: إن ابنى هذا سيد، وسيصلح الله به بين فئتين عظيمتين من المسلمين، فسمى الجميع مسلمين.

قال تعالى: «وَإِن طَائفَتُكُمْ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتُلُوْا فَاصْلُحُوْا بَيْنَهُمَا»<sup>(١)</sup>: فسامهم مؤمنين مع الاقتتال. انتهى.

وقال الأمدي في أصول الأحكام: وعلى كلا التقديرتين (أي في حالة الإصابة والخطأ) فالشهادة والرواية من الفريقين لا تكون مردودة، إما بتقدير الإصابة ظاهر، وإما بتقدير الخطأ على الاجتهاد، وبالإجماع.

وأما جعل الخصوم معنى العدالة بمعنى العصمة من الخطأ والسلو والإنسان فيه مغالطة صريحة، فإن العدالة لا تستلزم العصمة وإن كانت كلمة العدالة تستعمل بمعنى العصمة ولكن في حق الأنبياء والمرسلين. وأما في حق الصحابة فمعناها أن أحداً منهم لا يعمد إلى ذنب وإن فعل فبادر إلى التوبة لأن الله تبارك وتعالى اختارهم لصحبة رسوله، ورياهم الرسول ﷺ فأحسن تربيتهم لحمل الأمانة فيما بعده. ولذا فسر المحدثون معنى العدالة: بتجنب تعمد الكذب

في الرواية وتجنب الانحراف فيها بارتكاب ما يوجب عدم قبولها، فلابيقع من الصحابة ذنب أو يقع ولا يؤثر في قبول مروياتهم.

وقال ابن الأثيري: المراد من عدالة الصحابة قبول روايتهم من غير تكلف البحث عن أسباب العدالة وطلب التزكية، إلا أن يثبت ارتكاب قادح ولم يثبت ذلك. انتهى. وإن ثبت فهو على ندرة ولا اعتبار لها.

وقال ابن الوزير: إن هذا العموم يستثنى منه ما قام الدليل على أنه فاسق يصرخ. وإن هذا الاستثناء مراد من عدم إلا أنه لم يذكره لندرته. لأن الصحابة كانوا يحتزون غاية الاحتراز عن الكذب على رسول الله ﷺ كما صرخ به غير واحد من الأئمة.

وقال الشاه ولی الله الدهلوی في حجة الله البالغة : وبالتابع وجدنا أن جميع الصحابة يعتقدون أن الكذب على رسول الله ﷺ أشد الذنوب.

فنجحسن فيهم الظن بما رروا لنا من أحاديث رسول الله ﷺ، ولا نكذبهم ولأنكفرهم بمبادرة ظهرت منهم كالمعتزلة، والرافض الذين يدعون أن جميع الصحابة ارتدوا إلا سبعة عشر صحابياً، وسعوهم. وهو من قبيل الهدایان.

قال ابن كثير في «اختصار علوم الحديث»: والبرهان على خلافه أظهر، وأشهر ما علم من امثالهم أو أمره بعده ﷺ وفتحهم الأقاليم، والأفاق، وتبلیغهم عنه الكتاب، والسنۃ، وهدايتهم الناس إلى طريق الجنۃ، ومواظبتهم على الصلوات، والزکوات، وأنواع قربات في سائر الأحيان مع الشجاعة، والبراعة، والكرم، والإیشار، والأخلاق الجميلة التي لم يكن في أمّة من الأمم المتقدمة، ولا يكون أحد بعدهم مثلهم في ذلك، فرضي الله عنهم أجمعين، ولعن من يتهم الصادق، ويصدق الكاذبين.

أضف إلى ذلك أن العدالة تختص في نقل الأحاديث النبوية، وروايتها من النبي ﷺ وفي هذا كان الصحابة أشد الناس حذرا في الكذب على رسول الله ﷺ وأحرص الناس في حفظ الحديث، وإتقانه كما سمعوا من النبي ﷺ، ولم يثبت في دواوين السنة النبوية أن أحداً كذب على رسول الله ﷺ عمداً بعد ما سمعوا من النبي ﷺ: «ومن كذب على متعبداً، فليتبوأ مقعده من النار»  
فيإن قال المترض إن في دواوين السنة روايات تحمل الخرافات، والجهالات، مما لا يقبله عقل صريح، ولا يؤيده علم صحيح، حتى أطلقوا على الإسلام دين الخرافات، والأوهام، وأنه لا يصح لعصور العلم، والعمaran، ولا خلاف بأن الذين رووا هذه الأحاديث إنما هم الصحابة<sup>(١)</sup>.

نقول له: إن الصحابة براء عن رواية هذه الخرافات، والجهالات، وإنما هي من صنع الكاذبين، والوضاعين، والملحدة، والزنادقة، والروافض الذين يكتون البغض للإسلام، ويكتبون له كيداً، وقد جاهد المحدثون مع هؤلاء في بيان كذبهم، وافتراضهم على الإسلام، واخترعوا لذلك علماً جديداً في تاريخ العلوم وهو علم الجرح والتعديل، فلا يلام أصحاب رسول الله ﷺ على ما فعل السفهاء، والجهال.

هذا بعض ما أردت ذكره في عدالة الصحابة على ضوء الكتاب، والسنة، وأقوال الأئمة.

وأما قول من قال: إن الصحابة لم يزالوا عدواً إلى أن وقع الاختلاف، والفتنة بينهم فبعد ذلك لا بد من البحث في عدالتهم، وقول من قال: حكمهم في العدالة حكم من بعدهم في لزوم البحث عن عدالتهم عند الرواية، وقول من قال:

(١) انظر أصوات على السنة النبوية لمحمد أبو رية (٣٤٠) الطبعة الثانية.

إن كل من قاتل عليا عالما، فهو فاسق، مردود الرواية، والشهادة لخروجهم على الإمام الحق، وغيرها من الأقوال، فهذه كلها مردودة غير مقبولة بعد اتفاق أهل العلم، والدين على عدالتهم جميعا.

### الصحابة رواه بعضهم عن بعض:

روى الراويمزي بإسناده عن إبراهيم بن يوسف، عن أبيه: عن أبي إسحاق قال: سمعت البراء يقول: ليس كلنا كان يسمع حديث رسول الله ﷺ كانت لنا ضيعة، وأشغال، ولكن الناس لم يكونوا يكذبون يومئذ فيحدث الشاهد الغائب<sup>(١)</sup>.

### تفاوت الصحابة في العلم:

هؤلاء أصحاب رسول الله ﷺ الذين امتلأت قلوبهم بحب سنة رسول الله ﷺ، وامتزجت بتعاليمها دمائهم ما كانوا متساوين في الطاقات العلمية، ولم تكن الظروف المهيأة للتحصيل العلمي مواتية لكل منهم إذ أن بعضهم يطيل الملازمة مع رسول الله ﷺ، فيسمع منه، ويحفظ، على حين أن الآخرين كانوا مشغولين بالتجارة، والزراعة، وتربية الماشي، وبعض آخر يخرج كثيرا في الديار الأخرى مجاهدا في سبيل الله، وسفيرا للرسول ﷺ وداعية للقبائل، والعشار إلى الإسلام، ونتيجية لذلك تفاوتوا في العلم، والإفادة، يقول طلحة بن عبيد الله إننا كنا أهل بيوتات وغنم وعمل، كنا نأتي رسول الله ﷺ طرق النهار، يقول عمر بن الخطاب: كنت أنا وجار لي من الأنصار في بني أمية بن زيد - وهي من عوالي المدينة - وكنا نتناوب النزول

(١) الحديث الفاصل (٢٣٥)، والجامع لأخلاق الراوي وأداب السامع (١١٧/١)، وكتاب المعرفة والتاريخ (٦٣٤/٢)، ومقدمة الكامل (١٦٤/١)

على رسول الله ﷺ وينزل يوما، وأنزل يوما، فإذا نزلت جئته بغير ذلك اليوم من الوحي وغيره، وإذا نزل فعل مثل ذلك<sup>(١)</sup>.

وأما الذين اشتغلوا برواية الحديث وإصدار الفتاوى فأكثرهم من تأخر إسلامهم، أو كان صغيرا في عهد النبي ﷺ لأن كبار الصحابة اشتغلوا في الجihad، والدعوة، والإرشاد، وتنظيم الدولة الإسلامية الحديثة أكثر من اشتغالهم برواية الحديث.

وأما اتخاذ حلقات الدروس المنتظمة، فيبدو أنها كانت على نطاق واسع بعد وفاة عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - لأسباب كثيرة، منها أنه كان راغبا في نشر القرآن الكريم أكثر من اهتمامه بنشر السنة النبوية، لشائختلط القرآن بغيره فعين المترئين في القرى، والمدن لتعليم القرآن، ونشر تعاليمه السامية.

ونظرا إلى هذه الظروف التي أحاطت بأصحاب رسول الله ﷺ نستطيع القول بأن بعضهم اختص بأمور السياسة، وبأن بعضا آخر اختص بالتعليم، والتربية، في حين أن البعض الآخر قام بقيادة الجيوش الإسلامية، فتفاوت علمهم. قال مسروق: أنتهى العلم إلى ثلاثة: عالم بالمدينة، عالم بالشام، وعالم بالعراق، فعالم المدينة علي بن أبي طالب، عالم الكوفة عبدالله بن سمعون، وعالم الشام أبو الدرداء.

والنظرية السريعة تبين مقدار الأحاديث التي رواه كل صحابي في حياته. فكان في مقدمة القائمة أبوهريرة الدوسي (ت ٥٧ - رضي الله عنه) فبلغ عدد حديثه (٥٣٧٤) حديثا.

---

(١) رواه البخاري في كتاب العلم، باب التناوب في العلم صحيح البخاري مع الفتح (١٨٥/١)

ثم عبدالله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنه (ت ٧٣) (٢٦٣٠ حدیثا)

ثم أنس بن مالك رضي الله عنه (ت ٩٢) (٢٢٨٦ حدیثا)

ثم عائشة الصديقة رضي الله عنها (ت ٥٧) (٢١٠ حدیثا)

ثم عبدالله بن عباس رضي الله عنه (ت ٦٨) (١٦٦٠ حدیثا)

ثم جابر بن عبد الله رضي الله عنه (ت بعد سبعين) (١٥٤ حدیثا)

ثم أبوسعید الخدري رضي الله عنه (ت ٦٣) (١١٧ حدیثا)

هذا ما ذكره ابن حزم في "جواجم السیرة" معتمدا على مسند بقى بن مخلد الأندلسي (ت ٢٧٦) روى فيه عن ألف وثلاثة عشر صحابيا ورتبه على أبواب الفقه، فهو مصنف ومسند.

إلا أن هذه الأعداد التي ذكرها بقى بن مخلد لكل صحابي فيه مجال للزيادة لأن عصر الرواية استمر بعد عصر بقى بن مخلد ولذا قال ابن حزم: في آخر الرسالة: «يتتبع العلماء، والحافظ ما ضبطناه، فمن وجد زيادة، فليضعها حيث تليق»<sup>(١)</sup>.

وهنا يجب التنبيه وهو أن هذا العدد الذي ذكره ابن حزم وتبعه على ذلك كتاب مصطلح الحديث إنما هو بالنظر إلى الأسانيد، فإن الحديث الواحد لو روى بعشرين سندًا لعدّة عشرين حدیثا. ولذا لوحظنا تكرار الأسانيد الذي نتج عنه زيادة العدد، وكانت متون الأحاديث أقل من هذا بكثير.

## العدالة

العدالة لغة: العدالة مصدر عدل يقال: عدل فلان عدالة وعدولة، فهو عادل، أي رضا وقناع في الشهادة.  
وأما العدل الذي هو ضد الجور فيقال: عدل، يعدل، عادل.

ففي اللسان: العدالة ما قام في النفوس أنه مستقيم وهو ضد الجور، يقال فلان من أهل العدالة، أي من أهل العدل وهو الحكم بالحق، والعدل من الناس، المرضي قوله، وحكمه، قال الباهلي: رجل عدل وعادل، جائز الشهادة، ورجل عدل، رضا، وقناع في الشهادة.

قال ابن بري ومنه قول كثير:

وبايتحت ليلى في الأخلاق، ولم يكن شهود على ليلى عدول مقانع  
وتعديل الشيء؛ تقويمه يقال: عدله تعديلاً فاعتذر، أي قومه فاستقام.  
والعدل يطلق على الواحد وغيره، يقال: هو عدل وهم عدل. ويجوز أن  
يطلق فيقال: هما عدلان وهم عدول.

والعدالة اصطلاحاً: قال ابن الأثير: التعديل وصف متى التتحقق  
بالراوي، والشاهد يعتبر قولهما وأخذ به<sup>(١)</sup>.

وتتحقق العدالة بخمسة أمور وهي:

١- الإسلام: لقوله تعالى: «من ترضون من الشهداء» الرضا  
لا يكون بدون الإسلام فإن الكافر محله الخيانة، والقلب لا يرضي به مهما بلغ في  
الصدق، والأمانة، لأنهم أعداء لدينا، وهذه العداوة قد تحصل لهم على السعي في

هدم أركان الإسلام وإليه يشير قوله تعالى: « لا يألكنكم خبلاً »<sup>(١)</sup> أي لا يقترون في الإفساد عليكم.

٢- **البلوغ**: لأن الرواية فيها مسؤولية كبيرة، فالصبي لا يكون أهلاً لتحمل هذه المسؤولية، وأدائها كما يجب، وقد يتعمد الكذب.

٣- **العقل**: لأن علم الحديث يشتمل على رواية، ودراسة وكل منهما يحتاج إلى عقل، وتدبر، وفائد العقل لا يضبط فيه، ولا دراية، لأن الخبر الذي يرويه كلام منظوم له معنى معلوم، ولا بد من اشتراط العقل ليكون كلامه كلاماً معتبراً، والكلام المعتبر ما يكون عن تمييز، وبيان لاعن تلقين، وهذيان.

٤- **التفوى**: وهي اجتناب الكبائر، وترك الإصرار على الصغائر، ودليل اشتراطها قوله تعالى: « يا أيها الذي آمنوا إن جاءكم فاسق بنتها فتبينوا... »<sup>(٢)</sup>.

وقوله تعالى: « هؤلئك شهدوا ذوي عدل منكم »<sup>(٣)</sup>.

وقوله عزوجل: « من ترضون من الشهداء... »<sup>(٤)</sup>.

فلا يحصل العدل، والرضا بدون التفوى. وردت هذه الآيات في الشهادة، ورواية الحديث أولى منها باشتراطها في راويه.

٥- **الاتصال بالمروة**: ستأتي تفسيره.

(١) سورة آل عمران (١١٨)

(٢) سورة الحجرات (٦)

(٣) سورة الطلاق (٢)

(٤) سورة البقرة (٢٨٢)

قال الحاكم: أصل عدالة المحدث أن يكون مسلما، لا يدعوا إلى بدعة، ولا يعلن من أنواع المعاصي ما تسقط به عدالته، فإن كان مع ذلك حافظاً لحديثه فهو أرفع درجات المحدثين<sup>(١)</sup>.

وقال الفزالي: العدالة في الرواية، والشهادة عبارة عن استقامة السيرة في الدين، ويرجع حاصلها إلى هيئة راسخة في النفس تحمل على ملازمة التقوى، والمرءة جمبيعا، حتى تحصل ثقة النفوس بصدقه، فلا ثقة بقول من لا يخاف الله تعالى خوفا، وازعا عن الكذب، ثم لا خلاف في أنه لا يشترط العصمة من جميع المعاصي<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام الشافعي: لا أعلم أحداً أعطى طاعة الله حتى لم يخلطها بمعصيه الله إلا يحيى بن زكريا -عليه السلام- ولا عصى الله، فلم يخلط بطاعة، فإذا كان الأغلب الطاعة فهو المعدل، وإذا كان الأغلب المعصية فهو المجرح<sup>(٣)</sup>.

وقال سعيد بن المسيب: ليس من شريف، ولا عالم، ولا ذي سلطان، إلا وفيه عيب لابد، ولكن من الناس من لا تذكر عيوبه، من كان فضله أكثر من نقصه وهب نقصه لفضله<sup>(٤)</sup>.

وسئل ابن المبارك عن العدل فقال: «من كان فيه خمس خصال: يشهد الجماعة، ولا يشرب هذا الشراب، ولا تكون في دينه خرية، ولا يكذب، ولا يكون

(١) معرفة علوم الحديث (٥٣)

(٢) المستصفى (١٥٧/١)

(٣) الكفاية (٧٩)

(٤) المصدر السابق (٧٩)

في عقله شيء<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: من رضيه أهل العلم، فكتبوا عنه حديثه، فهو عدل جائز الشهادة<sup>(٢)</sup>.

وقال معن بن عيسى: كان مالك بن أنس يقول: لا تأخذ العلم من أربعة، وخذ من سوى ذلك: لا تأخذ من سفيه معلن بالسوء، وإن كان أروى الناس، ولا تأخذ من كذاب يكذب في أحاديث الناس، إذا جررت ذلك عليه، وإن كنت لا تفهمه أن يكذب على رسول الله ﷺ، ولا من صاحب هوى يدعو الناس إلى هواه، ولامن شيخ له فضل وعبادة إذا كان لا يعرف ما يحدث<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن حبان: «العدالة في الإنسان أن يكون أكثر أحواله طاعة الله؛ لأنها متى لم نجعل العدل إلا من لم يوجد منه معصية بحال، أدانا ذلك إلى أن ليس في الدنيا عدل، إذ الناس لا تخلو أحوالهم من ورود خلل الشيطان فيها. بل العدل من كان ظاهر أحواله طاعة الله ، والذي يخالف العدل، من كان أكثر أحواله معصية الله»<sup>(٤)</sup> وقالوا: العدالة صفة توجب مراعاتها الاحتراز عما يدخل بالمروة. والمروة: هي آداب نفسانية تحمل مراعاتها الإنسان على الوقوف عند محسن الأخلاق، وجميل العادات. وإذا اشترطت المروة في العدالة لأن من تخلق بها لا يليق به، وإن لم يكن حراماً جرها ذلك إلى الحرام. ومظاهر المروة تختلف حسب اختلاف البلاد، والأزمنة، ولذا اعترض بعض العلماء في إدخال

(١) المصدر السابق (٧٩)

(٢) مقدمة الكامل (١١٥/١)

(٣) المصدر السابق (١٠٣/١) والمحدث الفاصل (٤٠٣)

(٤) الإحسان في تقريب ابن حبان (٨١/٨٢)

المرءة في تعريف العدالة كابن حزم وغيره، ولا اعتراض على هذا فإن اختلاف المرءة لا يؤثر في الوصف بالعدالة لأن المطلوب من الرواية أن يكون ملتزماً بالمرءة عرفاً.

قال الملا علي القاري: قيل المرءة التخلق بأخلاق أمثاله، وأقرانه، في لبسه، ومشيه، وحركاته، وسكناته، وسائر صفاته، وفي المفاتح: خوارم المرءة كالدباغة، والمحاجمة، والحباكمة من لا يليق به من غير ضرورة، وكالبول في طريق، وصحبة الأراذل، واللعب بالحمام، وأمثال ذلك، ومجملها الاحتراز عما ينم عرفاً «انتهى»<sup>(١)</sup>.

قال الشافعي رحمة الله تعالى - أركان المرءة أربعة: حسن الخلق، والسخاء، والتواضع، والنسك.

فإذا عرفت هذا ففهم أن العدالة تقبل الزيادة، والنقصان كاليهان، ومدار الرواية على عدالة الرواية وضبطه، وعند الاختلاف في الرواية يقدم الرواية أكثر عدالة وضبطاً، وراوي الحديث لا يخلو من أربع حالات، إما أن تجتمع فيه العدالة، والضبط، أو ينتفيان عنه جميعاً، أو توجد فيه العدالة دون الضبط أو الضبط دون العدالة.

ففي الحالة الأولى يكون حديثه بالدرجة العليا، وفي الحالة الثانية بالدرجة الدنيا، وفي الثالثة تقبل روايته لأجل عدالته، وتوقف منه لعدم ضبطه حتى نجد شاهداً متفصلاً يؤيده، وفي الحالة الرابعة يكون الرواية مجروباً لفقدان العدالة التي هي الركن الأكبر من شروط قبول الحديث.

---

(١) شرح نخبة الفكر (٥٣)

الرد على من قال: إن العدالة إظهار الإسلام وعدم الفسق الظاهر.  
قال الخطيب: زعم أهل العراق أن العدالة هي إظهار الإسلام، وسلامة  
السلم من فسق ظاهر، فمتى كانت هذه حالة وجب أن يكون عدلاً<sup>(١)</sup>.

وقال: واحتجوا في ذلك بحديث ابن عباس قال: جاء أعرابي إلى  
النبي ﷺ فقال: إني رأيت الهلال، فقال: أشهد أن لا إله إلا  
الله؛ قال: نعم، قال: أشهد أن محمداً رسول الله؛ قال: نعم.  
قال: يا هلالاً قم أذن في الناس، فليصوموا غداً، فقبل النبي ﷺ خبره  
من غير أن يختبر عدالته بشيء، سوى ظاهر إسلامه.

قال الخطيب: يقال لهم: إن كونه أعرابياً لا يمنع من كونه عدلاً، ولا من  
تقدمة معرفة النبي ﷺ بعده أو إخبار صومه له بذلك من حاله وقال: ولعله أن  
يكون نزل الوحي في ذلك الوقت بتصديقته.

واحتاج أهل العراق أيضاً بأن الصحابة عملوا بأخبار النساء، والعيدين،  
ومن تحمل الحديث طفلاً وأداء بالغاً، واعتمدوا في العمل بالأخبار على ظاهر  
الإسلام.

قال الخطيب: يقال لهم: هذا غير صحيح، ولا نعلم الصحابة قبلوا خبراً  
أحد إلا بعد اختبار حالي، والعلم بسداده، واستقامة مذاهبه، وصلاح طرائقه،  
فهذه صفة أزواج النبي ﷺ وغيرهن من النسوة اللاتي روين عنه، وكل متحمل  
للحديث منه شيئاً ثم أداه كبيراً، وكل عبد قبل خبره في أحكام الدين، يدل على  
صحة ما ذكرناه أن عمر بن الخطاب رد خبر فاطمة بنت قيس في إسقاط نفقتها

(١) وفي المستصفى للغزالى (١٥٧/١)، قال بعض أهل العراق: العدالة عبارة عن إظهار الإسلام  
نقط مع سلامته عن فسق ظاهر فكل مجهول عنده عدل.

وسكنها لـ طلقها زوجها ثلثاً مع ظهور إسلامها، واستقامة طريقتها، ويدل على ذلك أيضاً إجماع الأمة على أنه لا يكفي في حالة الشهود على ما يقتضي الحقوق إظهار الإسلام دون تأمل أحوال الشهود، واختبارها، اتهى<sup>(١)</sup>.

وأوضح مثال في ذلك ما روي عن عمر بن الخطاب، أن رجلاً شهد عنده بشهادة فقال له: أنا لست أعرفك، أنت من يعرفك، فقال رجل من القوم أنا أعرفه، قال: فبأي شيء تعرفه؟ قال: بالأمانة، والعدل، قال: فهو جارك الأدنى الذي تعرف ليله، ونهاره، ومدخله، ومحرجه؟ قال: لا. قال: فعاملتك بالدينار، والدرهم اللذين بهما يستدل على الورع؟ فقال: لا. قال: فرفيقك في السفر الذي يستدل به على مكارم الأخلاق؟ قال: لا. قال: لست تعرفه، ثم قال للرجل: أنت من يعرفك<sup>(٢)</sup>. فإذا كانت هذه حالة الشهود في استبيان العدالة فكيف بمن يشتغل برواية الحديث الذي هو أساس الدين؟ وقوله تعالى: «وأشهدوا ذوي عدل منكم»<sup>(٣)</sup>.

يفيد أن الإسلام غير كاف، وإلا لافتادة في قيد ذوي عدل، وكيف يعرف المسلم هل هو ذو عدل أم لا بدون اختبار حاله؟ فقول القائل بأن الإسلام كاف لإثبات العدالة قول غير سديد وإنما تجوز الرواية عن مستور الحال، وقد استدل المافظ ابن عبد البر بقول النبي ﷺ: يحمل هذا العلم من كل خلف

(١) الكفاية (٨٤/٨١) و قال الغزالى في المستصفى (١٥٩/١١) وإنما قبلوا قول أزواج رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وأزواج أصحابه وكانت عدالتهن، وعدالة موالיהם مشهورة عندهم وحيث جهلوا ردوا كرد قول الأشجعى وفاطمة بنت قيس.

(٢) الكفاية (٨٤)

(٣) سورة الطلاق (٢)

عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين، وانعزال المبطلين، ولكن المحققين من العلماء لم يقبلوا من ابن عبد البر هذا التوسيع وردوا عليه بوجهيهم:

أحدهما: أن هذا الحديث رواه ابن أبي حاتم في مقدمة كتابه الجرح والتعديل، وأبن عدي في مقدمة الكامل، والعقيلي في الضعفاء في ترجمة معان بن رفاعة كلهم من طريق معان بن رفاعة السلامي، عن إبراهيم بن عبد الرحمن، عن النبي ﷺ وإبراهيم الذي أرسله أو أعضله لا يعرف في شيء من العلم غير هذا، ومعان بن رفاعة: ضعفه ابن معين، وأبوحاتم، وأبن حبان، وأبن عدي، والجوزجاني، إلا أن غيرهم، وثقة منهم: ابن المديني، وأحمد، قال ابن القطان الفاسي: خفي على أحمد من أمره ما علمه غيره.

وقال العراقي: وقد ورد هذا الحديث متصلًا من روایة علي ، وأبن عمر ، وأبن عمرو، وجابر بن سمرة، وأبي أمامة، وأبي هريرة، وكلها ضعيفة، لا يثبت منها شيء ، وليس فيها شيء يقوى المرسل.

والوجه الثاني: يصح الاستدلال به لو كان خبرا ولا يصح حمله على الخبر لوجود من يحمل العلم وهو غير عدل وغير ثقة، فلم يبق له محمل إلا على الأمر ويعناه أنه أمر للثقات بحمل العلم، لأن العلم إنما يقبل عنهم، والدليل على ذلك أن في بعض طرقه عند ابن أبي حاتم ليحمل هذا العلم بلام الأمر<sup>(١)</sup>.

ونظراً لوجود هذه الأدلة القاطعة رجع بعض أصحاب أبي حنيفة إلى قول الجمهور، وبعضهم قيدوا ذلك بالقرون الثلاثة الأولى، لأن النفوس في هذه القرون كانت صافية، وأما بعد ذلك فقد كثر الفسق، والفساد، فالمستور بعد

(١) انظر التقييد والإيضاح (١٣٩) وقارن بتدريب الراوي (٣٠٢/١) واختصار علوم الحديث (٩٤)

هذه العصور كالفاسق<sup>(١)</sup>.

ويعضمهم كالأمام السرخسي وغيره ذهبوا إلى عدم قبول رواية المستور مطلقاً بدون قيد في القرون الأولى وغيرها حتى تتبين عدالته<sup>(٢)</sup>.

### كيفية ثبوت العدالة

قال ابن الصلاح: عدالة الراوي تارة ثبتت بتنصيص المعدلين على عدالته، وتارة ثبتت بالاستفاضة، فمن اشتهرت عدالته بين أهل النقل وأنجحهم من أهل العلم، وشاع الثناء عليه بالثقة، والأمانة، استغنى فيه بذلك عن بينة شاهدة بعدها تنصيصاً، وهذا هو الصحيح في مذهب الشافعي، وعليه الاعتماد في فن أصول الفقه<sup>(٣)</sup>.

ومن اشتهرت عدالتهم كسفويانين، والأوزاعي، والشافعي، وأحمد، واللبيث، وشعبة، وأبن المبارك، ووكيع، وأبن معين، وأبن المديني، ومن جرى مجرارهم في نهاية الذكر، واستقامة الأمر، فلا يسأل عن عدالة هؤلاء وإنما يسأل عن عدالة من خفي أمره، وقد سئل ابن حنبل عن إسحاق بن راهويه فقال: مثل إسحاق يسأل عنه؟ وسئل ابن معين عن أبي عبيد، فقال: مثلني يسأل عن أبي عبيد؟ أبو عبيد يسأل عن الناس.

(١) أصول البزدوي (٢٠/٢١)

(٢) أصول السرخسي (١/٣٧٠) وانظر أيضاً فواتح الرحموت (٢/١٤١)

(٣) المقدمة (٥٠)

وكذلك ثبت العدالة بتخريج من التزم الصحة في كتابه<sup>(١)</sup> كالشيوخين وغيرهما، فإن كانوا من رجال الشيوخين يحملون على العدالة حتى يتبيّن في أحدهم جرح، فينظر في أمره، ويكتفي الباحث أن يقول: فلان من رجال الشيوخين، أو أحدهما لأن الأمة تلقت كتابيهما بالقبول، وإن كانوا اختلفوا في إفادة القطع بالصحة لكل حديث، فإن الظن حاصل<sup>(٢)</sup>.

وكذلك ثبت العدالة عند بعض آخر برواية من اشترط أن لا يروي إلا عن ثقة كمالك وغيره وفي ذلك خلاف أبيته بعد قليل.

## ما يعرف به صحة ثبو المحدث العدل الذي يلزم قبول

### خبره

قال الخطيب: ما يُعرف به صحة المحدث العدل الذي يلزم قبول خبره على ضربين: فضرب منه يشترك في معرفته الخاصة وال العامة، وهو الصحة في بيته، وشرائه، وأمانته، ورد الودائع، وإقامة الفرائض، وتجنب المأثم، فهذا ونحوه اشتراك الناس في علمه.

والضرب الآخر هو العلم بما يجب كونه عليه من الضبط، والتبيّن، والمعرفة بأداة الحديث، وشرائطه، والتحرز من أن يدخل عليه مالم يسمعه ووجوه التحرز في الرواية ونحو ذلك مما لا يعرفه إلا أهل العلم بهذا الشأن، فلا يجوز الرجوع فيه إلى قول العامة، بل التعرييل فيه على مذاهب النقاد للرجال، فمن

(١) انظر ما قاله العراقي في التقييد والإيضاح (٤٨)

(٢) قارن بتوسيع الأفكار (٩٦/١)

عدلوه، وذكروا أنه يعتمد على ما يرويه جاز حدشه، ومن قالوا فيه : خلاف ذلك  
وجب التوقف عنه<sup>(١)</sup>.

### من عدالة الراوي أن يحتاط في رواية الحديث

روى داود بن أبي هند عن الشعبي قال: لو لقيت هذا - يعني المحسن البصري - لنحيته عن قوله: قال رسول الله ﷺ: صحبت ابن عمر ستة أشهر فما سمعته قال: قال رسول الله ﷺ: إلا في حديث واحد<sup>(٢)</sup>.

وهذا شعبة أمير المؤمنين في الحديث يكاد أن يكون شغله الوحيد رواية الحديث للناس، ونشره في المجامع، والمحافل، يضيع أحياناً وقته في رواية الأشعار، ولما يقال: يا أبا يسطاماً نقطع إليك ظهر الإبل لنسمع منك حديث رسول الله ﷺ فتدعنا، وتقبل على الأشعار؟ فيجيبهم بغضب شديد، يا هؤلاء أنا أعلم الأصلح لي، أنا والله الذي لا إله إلا هو في هذا أسلم مني في ذاك<sup>(٣)</sup>.

وهذا الصحابي الجليل عمران بن حصين لما قدم البصرة وأكثر فيها رواية الأشعار بدلاً من الأحاديث، وقد كان يقسم: أنه لو شاء حدث عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يومين متتابعين.

وذلك لأن رواية الحديث تقتضي الفحص الدقيق، لتلائق المحدث في خطأ يجره إلى تشريع مالم يشرعه الإسلام، فكان الاحتياط فيه أكثر بينما رواية

(١) الكفاية (٩٣)

(٢) شرح العلل لابن رجب (٢٨٧/١)

(٣) نزهة الألباء (١٢٨)

الأشعار، والأخبار لا تحتاج إلى هذه الدقة المتناهية، وحاشا أن يقال: إنهم كانوا يكذبون في رواية الأشعار، فإن ما كانوا يحفظونها فيها لم تدحه عن الكذب.

### لَا تثبت العدالة بالهيئة الظاهرة

روى الخطيب في الكفاية<sup>(١)</sup> بأسناده عن يعقوب بن سفيان كان يقول: سمعت إنسانا يقول لأحمد بن يونس: عبدالله العمري ضعيف، قال: إنما يضعفه رأضي ببعض لآبائه، ولو رأيت حبيته، وخضا به، وهيئته لعرفت أنه ثقة.

قال الخطيب: فاحتاج أحمد بن يونس على أن عبدالله العمري ثقة بما ليس حجة لأن حسن الهيئة مما يشترك فيه العدل، والمحروم، فالرجل العدل الذي تقبل روایته هو من تحلى بالمرءة وحسنخلق ظاهرا وباطنا، واستشهاد الخطيب بحديث الحسن بن علي قال: قال رسول الله ﷺ «من عامل الناس، فلم يظلمهم، وحدّثهم، فلم يكذبهم ووعدهم، فلم يخلفهم، فهو من كملت مروءته وظهرت عدالته، ووجبت أخوته، وحرمت غيبةه»<sup>(٢)</sup>.

وعلى ضوء هذه المعايير لابد من غض النظر عن بعض العيوب التي لا يخلو منها إنسان.

يقول سعيد بن المسيب: ليس من شريف، ولا عالم، ولا ذي سلطان إلا وفيه عيب لابد، ولكن من الناس من لا تذكر عيوبه، من كان فضله أكثر من نقصه،

(١) الكفاية (٩٩)

(٢) نفس المصدر (٧٨)

وَهُبْ نَقْصَهُ لِفَضْلِهِ<sup>(١)</sup>.

### لَا غَنِيٌّ لِصَاحِبِ حَدِيثٍ عَنْ ثَلَاثٍ

روى الخطيب بإسناده عن مروان بن محمد قال: لاغنى لصاحب حديث عن ثلاثة: صدق، وحفظ، وصحة كتب، فإن كانت فيه ثنان وأخطأته واحدة. لم يضره، وإن كان صدق وصحة كتب ولم يحفظ ورجع إلى كتب صححة لم يضره<sup>(٢)</sup>.

وقال أحمد بن محمد الأزرق: سمعت يحيى بن معين يقول: آلة الحديث: الصدق، والشهرة، والطلب، وترك البدع، واجتناب الكبائر<sup>(٣)</sup>.

### وَأَيِّ شَعْبَةَ فِيمَنْ لَا يَرُوْهُ عَنْهُ

قال عبد الرحمن بن مهدي: قيل لشعبة: متى يترك حديث الرجل؟ قال: إذا روى عن المعروفين ما لا يعرفه المعروفون فأكثر، وإذا أكثر الغلط، وإذا اتهم بالكذب، وإذا روى حديث غلط مجتمع عليه، فلم يتهم نفسه، فيتركه طرح حديثه، وما كان غير ذلك فارو عنه<sup>(٤)</sup>.

وكان شعبة صرحاً بشرطين أساسين من شروط قبول الرواية، وهما: الضبط، فإن كثرة الغلط تنافي الضبط، والإتقان، والعدالة: فإن الاتهام

(١) نفس المصدر (٧٩)

(٢) المصدر السابق (٤٣٠)

(٣) المحدث الفاصل (٤٠١) والكتابية (١٠١)

(٤) المحدث الفاصل (٤٠١) والكتابية (١٤٥) ومعرفة علوم الحديث (٦٢)

بالكذب في الحديث يعارض العدالة.  
وأما الشروط الأخرى فكأنها كانت بديهية فإن الراوي لا يقبل إذا كان على غير الإسلام، فإنه لا كرامة له، كما أنه لا يقبل إذا كان غير عاقل لأنّه يروي مالا يفهم.

### ينبغي لكتبة الحديث أن يكونوا ثبت الأخذ

قال علي بن المديني: سمعت يحيى بن سعيد يقول: «ينبغي لكتبة الحديث أن يكون ثبت الأخذ، يفهم ما يقال له: وبيصر الرجل -يعني المحدث- ثم يتعاهد ذلك منه -يعني نطقه- يقول: حدثنا أو سمعت أو يرسله، فقد قال هشام بن عروة إذا حدثك رجل بحديث فقل: عمن هذا، أو من سمعته؟ فإن الرجل يحدث عن آخر دونه -يعني دونه في الإتقان، والصدق، قال يحيى: فعجبت من فطنته<sup>(١)</sup>.»

### الثبت في السماع

روى شعبة عن عبد الرحمن بن القاسم، عن أبيه، عن عائشة أنها أرادت أن تشتري ببرة، فذكر الحديث، قال شعبة: فقلت لسماك بن حرب: إني أتقى أن أسأله عن الإسناد فسله أنت، قال: وكان في خلقه شيء، قال له سماك: بعدها حدث، أحدهم بهذا أبوك عن عائشة؟ قال عبد الرحمن: نعم. فلما خرج قال لـ سماك: يا شعبة! استوثقت لك منه.

(١) الجرح والتعديل (٣٤/٢)

## أيقبل التعديل مبهمًا أم لا؟

اجتمع النقاد على قبول التعديل مبهمًا لأن أسبابه تكثُر، فلا حاجة أن يقول: هو كذا وكذا، كان يفعل كذا وكذا، بل يكفي في ذلك أن يقول: فلان ثقة، فلان صدوق، هو مذهب الأئمة من النقاد مثل البخاري، ومسلم.

قال ابن الصلاح: التعديل مقبول من غير ذكر سببه على المذهب الصحيح المشهور، لأن أسبابه كثيرة يصعب ذكره، فإن ذلك يحوج المعدل إلى أن يقول: لم يفعل كذا، لم يرتكب كذا، فعل كذا وكذا، فيعدد جميع ما يفتق بفعله أو بتركه، وذلك شاق جداً<sup>(١)</sup>.

وذهب فريق من العلماء إلى عدم قبول التعديل مبهمًا لأن الناس يختلفون في تقدير الأمور، فمنهم من يحكم على شخص بظاهره الخارجي بأنه ثقة عدل، بينما هو في الحقيقة على خلاف ذلك كما ثبت أن أحمد بن يونس حكم بعده عدالة عبد الله العمري بناء على حسن هيئته مع أن هذا لا يدخل في صفات العدالة.

فقال هؤلاء: على المذكي أن يذكر الأسباب التي بنى عليها حكمه لتنظر فيها، قال الأمدي: قال قوم: لابد من ذكر السبب في قبول المجرح والتعديل، أما في المجرح فلاختلاف الناس فيما يجرح به، فلعله اعتقاده جرحاً، وغيره لا يراه جرحاً، وأما في العدالة، فلان مطلق التعديل لا يكون محصلة للشقة بالعدالة، لجري العادة بتتسارع الناس إلى ذلك بناء على الظاهر<sup>(٢)</sup>، وعلى هذا القول، لا يقبل التعديل مبهمًا كال مجرح.

والصواب هو الأول لأجل الإطالة في أسباب العدالة بخلاف المجرح،

(١) المقدمة (٥٠)

(٢) الأحكام في أصول الأحكام (٨٦/٢)

فيكتفى فيه بيان سبب واحد لتبين حقيقة المجروح.

وذهب القاضي أبو يكر من الشافعية إلى قبول الجرح والتعديل مبهمًا ومجملًا، وهو اختيار الآمدي أيضًا حيث قال: وذلك لأنه إما أن يكون المزكي والجارح عدلا بصيرا بما يجري به، ويعدل أو لا يكون كذلك، فإن لم يكن عدلا أو كان عدلا وليس بصيرا، فلا اعتبار بقوله، وإن كان عدلا بصيرا وجب الاكتفاء بطلاق جرمه وتعديلته؛ إذ الغالب مع كونه عدلا بصيرا أنه ما أخبر بالعدالة والجرح إلا وهو صادق في مقاله، فلا معنى لاشتراط إظهار السبب مع ذلك<sup>(١)</sup>.

ولكن الذين اشتربطاً بيان السبب في ذكر الجرح والتعديل لم يشكوا في المعدل والجارح، إنما كان قصدهم في ذلك هو أن بيان أسباب العدالة تطول بينما يحصل الجرح بذكر سبب واحد، فيشق على المعدل سرد هذه الأسباب بينما لا يشق على الجارح بيان سبب الجرح، لأنه قد يحصل بسبب واحد.

**إذا اجتمع في شخص جرح وتعديل فأيهما يقدم؟**

الموضوع فيه عدة أقوال:

**(القول الأول) الجرح يقدم على التعديل.**

قال ابن الصلاح: «إذا اجتمع في شخص جرح وتعديل فالجرح مقدم، لأن المعدل يخبر بما ظهر من حاله، والجارح يخبر عن باطن خفي على المعدل»<sup>(٢)</sup>.  
واشترط الآمدي أن لا يكون الجارح قد عين سبب جرمه؛ لأنه إذا عين سبب

(١) الأحكام في أصول الأحكام (٨٦/٢).

(٢) المقدمة (٥٢).

جرحه وجاء المعدل فنفي هذا الجرح، فلا يقدم قول الجارح، ومثال ذلك بأن يقول الجارح «إني رأيته قتل فلانا، ونفى المعدل هذا الاتهام بالذات، فلا يكون قول الجارح مقدماً لأنّه منقوض»<sup>(١)</sup>.

### (القول الثاني) التعديل مقدم على الجرح.

إذا كان المعدلون من الأئمة المعروفين بهذا الشأن، فيقدم قولهم على قول الجارح؛ لأنّ الأصل في الرواية العدالة، والجرح أمر طاري، ف مجرد كلام الجارح لا يسقط مرويه، وقد عزا الشيخ الشعراي في مقدمة الميزان هذا القول إلى الجمهور<sup>(٢)</sup>.

وقد أخرج الإمام مسلم في صحيحه عن إسماعيل بن عبد الرحمن أبي كريمة السدي معتمداً على تعديل عبد الرحمن بن مهدي مع تضييف يحيى بن معين له ، وقد ضعفه أيضاً الجوزجاني، وأبو حاتم، والنسائي، والعقيلي، قال عبدالله بن أحمد سمعت أبي قال: قال يحيى بن معين يوماً عند عبد الرحمن بن مهدي وذكر إبراهيم بن مهاجر، والسدي فقال: ضعيفان، فغضب عبد الرحمن وكره ما قال: لذا قال الحاكم في المدخل في باب الرواية الذين عيب على مسلم إخراج حديثهم: «تعديل عبد الرحمن بن مهدي أقوى عند مسلم من جرحه بجرح غير مفسر»<sup>(٣)</sup>.

وقال النووي في مقدمة صحيح مسلم: عاب عائشون مسلماً بروايته في صحيحه عن جماعة من الضعفاء، والمتوسطين الواقعين في الطبقة الثانية الذين

(١) قارن بما في الإحکام في أصول الأحكام (٨٧/٢)

(٢) انظر: قواعد التعديل من نون مصطلح الحديث (١٩)

(٣) تهذيب التهذيب (٣١٤/١)

ليسوا من شرط الصحيح، ولا عيب عليه في ذلك بل جوابه من أوجه ذكرها ابن الصلاح، أحدها أن يكون ذلك فيمن هو ضعيف عند غيره، ثقة عنده، ولا يقال: الجرح مقدم على التعديل أن ذلك فيما إذا كان الجرح ثابتًا مفسر السبب والإلا فلا يقبل الجرح إذا لم يكن كذا<sup>(١)</sup>.

وكذلك إذا كان المعدلون أكثر من الجارحين فالتعديل مقدم، قال الخطيب: لأن كثرة المعدلين تقوي حالهم وتوجب العمل بخبرهم، وقلة الجارحين تضعف خبرهم<sup>(٢)</sup>.

إلا أن الخطيب لم يرض بهذا التعليل فقال: وهذا بعد من توهمه لأن المعدلين وإن كانوا ليسوا يخبرون عن عدم ما أخبر به الجارحون، ولو أخبروا بذلك وقالوا: نشهد أن هذا لم يقع منه خرجوا بذلك من أن يكونوا أهل تعديل أو جرح لأنها شهادة باطلة على نفي ما يصح ويعوز وقوعه، وإن لم يعلمه فثبت ما ذكرناه».

والعمل في ذلك على خلاف ما قاله الخطيب: فما من راوٍ إلا ونجد فيه جرحًا من أحد النقاد، والتعديل من جماعة من الأئمة، فيكون القول فيه ما قاله الأئمة.

**(القول الثالث)** إذا تعارض الجرح والتعديل، فلا يتراجع أحدهما إلا لمرجح، قال السبكي: إن قولهم، الجرح مقدم إنما يعنون به حالة تعارض الجرح

(١) مقدمة صحيح مسلم (١٦-٢٥).

(٢) الكفاية (١٠٧) إلا أن كثرة العدد ليست شرطاً في التعديل وال الصحيح في ذلك أن التعديل يثبت بواحد لأن العدد لم يستلزم في قبول الخبر، فلم يستلزم في جرح راويه وتعديلاته بخلاف الشهادة.

والتعديل، فإن تعارضا لأمر من جهة الترجيح قدمنا الجرح لما فيه زيادة العلم، وتعارضهما هو استواء الظن عندهما لأن هذا شأن المتعارضين، أما إذا لم يقع استواء الظن عندهما، فلاتعارض، بل العمل بأقوى الظنين من جرح أو تعديل<sup>(١)</sup> لأنه - كما يقال - ما من راو إلا جرح وعدل، فإذا قدمنا أحدهما على الآخر بدون سبب مرجع، فتذهب جملة من الشريعة المطهرة، وكذلك ثبتت جملة من الأحاديث الضعيفة، وتكون عمدة في الدين، لذا وجب على المحقق أن يرجع إلى المطلولات من كتب أسماء الرجال للمقارنة بين أقوال المعدلين والجرحين ثم يحكم بما يناسب المقام.

### ليس كل جرح مقدما على التعديل

قال الإمام أحمد: كل رجل ثبتت عدالته لم يقبل فيه تجريح أحد حتى يبين ذلك عليه بأمر لا يتحمل غير جرحة<sup>(٢)</sup>.

قال السبكي: بل الصواب عندنا أن من ثبتت عدالته وأمامته، وكثير مادحوه ومذكوه، ونذر جارحوه، وكانت هناك قرينة دالة على سبب جرحة من تعصب مذهبي أو غيره، فإنما لانلتفت إلى الجرح فيه، ونعمل فيه بالعدالة، إلا فتحنا هذا الباب وأخذنا تقديم الجرح على إطلاقه لما سلم لنا أحد من الأئمة، إذ ما من إمام إلا وقد طعن فيه طاعنون، وهلك فيه هالكون<sup>(٣)</sup>.

(١) قاعدة في الجرح والتعديل (٥٧)

(٢) تهذيب التهذيب (٢٧٣/٧)

(٣) قاعدة في الجرح والتعديل (٩-١٠)

أقول: ولهذا لم يقبل قول ابن معين في الشافعي وكلام ابن أبي ذئب في مالك بن أنس وغيرهم.

قال الإمام البخاري: ولم ينج كثير من الناس من كلام بعض الناس فيهم نحو ما يذكر عن إبراهيم من كلامه في الشعبي، وكلام الشعبي في عكرمة، وفيمن كان قبلهم، وتناول بعضهم في العرض، والنفس، ولم يلتفت أهل العلم في هذا النحو إلا ببيان، وحجة، ولم تسقط عدالتهم إلا ببرهان ثابت، وحجة، والكلام في هذا كثير<sup>(١)</sup>.

ومن هذا الباب جرح المعاصر للمعاصر إذا كان بغير حجة وبرهان وفيه تعلت ظاهر وتعصب واضح وسبق الحديث عنه، وقد جمع المحقق اللكتني في كتابه: الرفع والتكميل في الجرح والتعديل جملة من الرواية الذين جرحوا لأجل المعاصرة ولم يقبل العلماء جرحيهم فيهم<sup>(٢)</sup>.

قال السبكي في الطبقات: لو أخذنا تقديم الجرح على إطلاقه لما سلم لنا أحد من الأئمة؛ إذما من إمام إلا وقد طعن فيه طاعنون، وهلك فيه هالكون.

ثم قال: قد عرفناك أولاً من أن الجار لا يقبل منه الجرح، وإن فسره في حق من غلت طاعاته على معاصيه، ومادحوه على ذاميه، ومنزكوه على جارحيه، إذا كانت هناك قرينة يشهد العقل بأن مثلها حامل على الواقعة في الذي جرحة من تعصب مذهبى، أو منافسة دنيوية، كما يكون من النظرا، أو غير ذلك، فنقول مثلاً: لا يلتفت إلى كلام ابن أبي ذئب في مالك، وابن معين في الشافعي، والنمسائي في أحمد بن صالح، لأن هؤلاء أئمة مشهورون صار الجار

(١) جزء القراءة خلف الإمام (٣٩)

(٢) انظر من صفحة ٩٢ - ٢٠٠

لهم كاالآتي بخبر غريب، لوضح لتوفر الدواعي على نقله<sup>(١)</sup>. وقد عقد ابن عبدالبر في جامع بيان العلم وفضله بباباً لكلام الأقران المعاصرين بعضهم في بعض ورأى أن أهل العلم لا يقبلون الجرح فيهم، إلا ببيان واضح فإن انضم إلى ذلك عداوة فهو أولى بعدم القبول.

**ليس مجرد رواية الجماعة عن رجل يجعله مشهوراً**  
قال ابن رجب بعد ذكر الأمثلة بأن رواية جماعة عن رجل لا يجعله مشهوراً، والظاهر أنه ينظر إلى اشتهر الرجل بين العلماء وكثرة حديثه ونحو ذلك، لا ينظر إلى مجرد رواية الجماعة عنه<sup>(٢)</sup>.

**رواية شخص عن شخص ليست بتعديل دائماً**  
للعلماء فيه آراء: قيل إذا روى العدل عن سماه لم يكن تعديلاً عند الأكثرين من أهل الحديث بجواز رواية العدل عن غير العدل وذلك لكشف أحوال المروي عنه أو بغير ذلك فقد رُوي عن الشعبي أنه قال: حدثنا الحارث وأشهد بالله أنه كان كذاباً.

وروى الحاكم وغيره عن أحمد بن حنبل أنه رأى يحيى بن معين وهو يكتب صحيفه معمر عن أبيان عن أنس، فإذا أطلع عليه إنسان كتمه، فقال له أحمد: تكتب صحيفه معمر عن أنس، وتعلم أنها موضوعة، فلو قال لك قائل، أنت تتكلم في أبيان ثم تكتب حديثه، فقال أبو عبد الله أكتب هذه الصحيفه

(١) ١٨٨/١١ (١٩٠)

(٢) شرح علل الترمذى (٨٣/١)

فأحفظها كلها، وأعلم أنها موضوع حتى لا يجيء إنسان فيجعل بدل أبا نعيم ثابتًا ويرويها عن معمر، عن ثابت، عن أنس فما قول له كذبة، إنما هي عن معمر، عن أبا نعيم لا، عن ثابت<sup>(١)</sup>.

وقد سبق ذكر عدة نماذج في باب الاحتراز من الكتابة عن الكاذبين إلا للعالم الذي يعرف أحوالهم، وأضيف هنا بعض النماذج الأخرى.

روى الإمام الزهرى، عن عمارة بن أكيمة الليثى حديثين، أحدهما في القراءة خلف الإمام وهو مشهور، والآخر في المغازي.

قال عنه ابن سعد: توفي سنة إحدى ومائة وهو ابن ٧٩ سنة، روى عنه الزهرى حديثاً واحداً، ومنهم من لا يحتاج بحديثه ويقول: هو مجھول وكذا قال الحمیدي والبیهقی أيضاً<sup>(٢)</sup>.

وقد ترجم البیهقی في المدخل على هذه المسألة لاستدل بمعرفة صدق من حدثنا على صدق من فوقه<sup>(٣)</sup>.

قال ابن رجب إن رواية الشقة عن رجل لا تدل على توثيقه فإن كثيراً من الثقات رروا عن الضعفاء كسفيان الثوري وشعبة وغيرهما، وكان شعبة يقول: لو لم أحدثكم إلا عن الثقات لم أحدثكم إلا عن نفر يسير.

وقال يحيىقطان: إن لم أرو إلا عن أرضى مارويت عن خمسة أو نحو

(١) تهذيب التهذيب (١٠١/١)

(٢) تهذيب التهذيب (٤١١/٧)

(٣) انظر فتح المغيث (٢٩١/٢)

ذلك<sup>(١)</sup>.

وذكر العقيلي بأسناد له عن الشوري قال: إنني لأروي الحديث على ثلاثة أوجه، أسمع الحديث من الرجل أتخذه دينا، وأسمع الحديث من الرجل أوقف حديثه، وأسمع الحديث من الرجل لا أعبأ بحديثه وأحب معرفته<sup>(٢)</sup>.

وقال الساجي: روي شعبة عن الشرقي بن القطامي حديثاً واحداً عن عمر بن الخطاب وكان يقول: حماري وردائي صدقة إن لم يكن الشرقي كذب على عمر<sup>(٣)</sup>.

وقيل: هو تعديل إذ لو علم فيه جرحاً لذكره، ولو لم يذكره كان غاشياً في الدين. وبه قال علماء الحنفية، وعند أحمد روايتان وعند الشافعي خلاف في ذلك، وقيده بعضهم بالقرون الثلاثة.

والجواب عن هذا أن الراوي قد لا يعرف أحوال المروي عنه بالعدالة والبرح ومشى على القاعدة المعروفة (من أسنداً فقد فوض) وأوضح مثال لذلك ما فعله أبوونعيم في كتابه "الخلية" فإنه وإن كان من الثقات الضابطين، وكثير الحديث وواسع الرواية إلا أنه روى كثيراً من الأحاديث الضعيفة بل الموضوعة باتفاق علماء أهل الحديث.

وقيل: إن اشترط الراوي على نفسه بأنه لا يروي إلا عن ثقة فروايته تعديل له وإنما فلا. كمال بن أنس. قال بشر بن عمر الزهراني: سألت مالك بن أنس

---

(١) شرح العلل ٧٩/١١ - ٨٠

(٢) المصدر السابق ٨٧/١

(٣) نزهة الأنبياء ٢٤

عن رجل فقال: هل رأيته في كتبى؟ قلت: لا، قال: لو كان ثقة لرأيته في  
كتبى<sup>(١)</sup>، قال ابن هاني: ماروى مالك عن أحد إلا هو ثقة. وكل من روى عنه  
مالك فهو ثقة<sup>(٢)</sup>. قال الميموني: سمعت أحمد غير مرة يقول: كان مالك من  
أثبت الناس، ولا تبال أن لا تسأل عن رجل روى عنه مالك ولا سيما مدنى. قال  
الميموني: قال لي يعمر بن معين: لا تريد أن تسأل عن رجال مالك كل من حدث  
عنه ثقة إلا رجلاً أو رجلين<sup>(٣)</sup>.

وقد هاب العلماء أن يتكلموا في داود بن الحصين المدنى لأجل رواية  
مالك عنه، فوثقه ابن معين، وابن سعد، والعجلى، وابن إسحاق، وأحمد بن  
صالح المصري، والنسائي.

وقال أبو حاتم: ليس بقوى لولا أن مالكاً روى عنه لترك حديثه، وقال  
الموزجاني لا يحمدون حديثه، وقال الساجي: منكر الحديث منهم برأس  
الخوارج<sup>(٤)</sup>.

ومع ذلك فقد روى عنه الإمام البخاري في صحيحه: في البيوع - باب  
بيع المزابنة، قال حدثنا عبد الله بن يوسف، أخبرنا مالك عن داود بن الحصين،  
عن أبي سفيان مولى ابن أبي أحمد، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال:  
إن رسول الله ﷺ نهى عن المزابنة والمحاقلة والمزابنة، شراء  
التمر بالتمر على رؤوس النخل. وقال الحافظ في هدى الساري: عن أبي

(١) البرج والتتعديل (٢٤/٢) والتمهيد (١/٦٨) ومقدمة اللكمال (١٤٨)

(٢) شرح علل الترمذى (٨/١)

(٣) المصدر السابق (١٠٦)

(٤) هدى الساري (٤٠١)

هريرة بدل أبي سعيد الخدري فلعله سها في ذلك. وللذهبي رأي وجيه في هذا، يقول: لا يلزم مما قال، أن كل من روى عنه وهو عنده ثقة أن يكون ثقة عندنا، فقد يخفى عليه من حال شيخه ما يظهر لغيره إلا أنه بكل حال كثير التحري في نقد الرجال<sup>(١)</sup>.

وقد روى مالك عن عاصم بن عبد الله، وعمرو بن أبي عمرو، وشريك بن أبي نفر، وعبدالكريم بن أبي المخارق وكلهم ضعفاء. كما انتقد البخاري، عطاء الخراساني شيخ مالك لسوء حفظه.

فيحمل قول ابن معين بأنه على الأغلبية ويؤخذ بقول الذهبي بأن مالكا خفي عليه حال شيوخه وظهر لغيره.

وللمقاضي إسماعيل المالكي (ت ٢٨٢) تعليل آخر وهو يعتبر قول مالك في شيوخه من أهل المدينة، وأما الغرباء فلا، كعبدالكريم بن أبي المخارق وغيره فكانوا من الغرباء<sup>(٢)</sup>.

والاثمة الذين قطعوا العهود على أنفسهم بأن لا يرموا إلا عن الثقات منهم أحمد بن حنبل وبيهقي بن مخلد وحرز بن عثمان، وسلامان بن حرب، وشعبة، والشعبي، وعبدالرحمن بن مهدى، وبهبي بن سعيد القطان، وسعيد بن المسيب، وإبراهيم النخعي، وبهبي بن معين، وبهبي بن أبي كثير، وسفيان بن عيينة، والشافعى، وابن أبي ذئب<sup>٢٣</sup>، والننسائي<sup>٢٤</sup>، والبخاري<sup>٢٥</sup>، ومسلم، وأبوداود<sup>٢٦</sup>، والقاسم بن محمد بن أبي بكر<sup>٢٧</sup>، ومحمد بن جحادة الأودي<sup>٢٨</sup> وأبوالهذيل<sup>٢٩</sup>، وعلى بن

(١) سير أعلام النبلاء (٦٤/٨)

(٢) شرح علل الترمذى (٨٥/١)

المديني، وأبوزرعة، وأبوبكر بن محمد بن إسحاق الصاغاني وغيرهم<sup>(١)</sup>.  
إلا أن الحكم ليس كلياً بل هو غالب في مروياتهم وإنما من أحد منهم  
إلا وله شيخ ضعفاً. وقد بوب الحاكم في المدخل باباً فقال: رواية بعض الأئمة  
عن بعض المجرورين من المحدثين وذكر فيه مالكاً، والشافعي، وأبا حنيفة،  
وأبى يوسف، ومحمد بن الحسن الشيباني وغيرهم وذكر الأمثلة لكل واحد  
منهم<sup>(٢)</sup>.

قال ابن الصلاح: ذكر الخطيب الحافظ: إن العالم إذا قال: كل من رويت  
عنه فهو ثقة وإن لم يسمه، ثم روى عن لم يسمه فإنه يكون مزكيأً له، غير أن  
لانعمل بتزكيته هذه<sup>(٣)</sup>.

وكذلك من قال حدثني الثقة من غير تسميته فالصحيح أنه لا يلتفت إليه  
فيما ذكره الخطيب والصيرفي الفقيه وغيرهما خلافاً لمن اكتفى بذلك<sup>(٤)</sup>.

## نسيان الشيء لا يبعد جواهراً له إذا كان الواوي عنه جازماً

قال الشيرازي: إذا نسي المروي عنه الحديث، والراوي عنه ثقة لم يسقط  
الحديث بدليل أن سهيل بن أبي صالح روى عنه ربيعة بن أبي عبد الرحمن حديث

(١) انظر قواعد في علوم الحديث للتهاونى (٢١٦-٢٢٧).

(٢) المدخل في أصول الحديث (٧٨) مع مجموعة الرسائل الكمالية.

(٣) المقدمة (٥٢).

(٤) المصدر السابق (٥٢).

الشاهد واليمين ثم نسيه فكان يقول: حدثني ربيعة عن أبي حدثته، عن أبي هريرة ولم ينكر عليه أحد من التابعين. وصنف الدارقطني جزءاً فيمن نسي ثم روى عن روى عنه، وهذا يدل على أنه إجماع على جواز ذلك<sup>(١)</sup>.

وهو مذهب أحمد في إحدى الروايتين عنه ومالك ومعظم المحدثين.

لأن الراوي عنه ثقة جازم فلا ترد روايته بالاحتمال وقد روی كثیر من الأکابر أحاديث نسوها فحدثوا بها عن سمعها منهم، فيقول أحدهم: حدثني فلان عنی، أني حدثته وخالف في ذلك أصحاب أبي حنيفة فقالوا يسقط الحديث ويكون جرحا في الراوي<sup>(٢)</sup>، لأن إنكار الشيخ على الراوي يجعله مجروهاً.

والأمر ليس بهذا الإجمال بل إنه يحتاج إلى تفصيل، وهو إن كان إنكار الشيخ إنكاراً جازماً وهو لا يزال يتمتع بالحفظ والضبط والفهم ولم يتغير ولم

(١) التبصرة للشيرازي (٣٤١) وحديث أبي هريرة رواه مسلم في القضايا باب القضايا باليمين، والشاهد وأصحاب السنن غير النسائي، أبو داود (٣٤/٣)، والترمذى (٦١٨/٣) وابن ماجة (٢/٧٩٢) من طريق عبد العزيز بن محمد الدراوردي، عن ربيعة عنه.

قال الدراوردي: ثم لقيت سهيلًا فسألته عن هذا الحديث فلم يعرفه كذا في أبي داود. لأن سهيلًا أصحابه علة أذهبت بعض عقله ونسى بعض حديثه وكذا حديث عائشة "إذا نكحت المرأة بغير إذن ولبها فنكاحها باطل".

رواية أبو داود (٥٦٦/٢)، والترمذى (٣٩٨/٣)، وابن ماجة (٦٠٥/١)، كلهم من طريق ابن جرير، عن سليمان بن موسى، عن الزهرى، عن عروة عنها.

قال ابن جرير: ثم لقيت الزهرى فسألته فأناك، فمضغعوا هذا الحديث من أجل هذا. وضعف هذه القصة بعینى بن معین وأحمد وغيرهما لأنه من إسماعيل بن إبراهيم عن ابن جرير ولم يثبت سماعه منه.

(٢) كشف الأسرار (٦٠/٣)

يختلط فالقول قوله، وإن كان إنكاره إنكار شك وتردد فالقول قول من يكون  
جازماً في دعواه. وقال بعض العلماء بل القول قول التلميذ لأن الشيخ قد نسي  
ماحدث به ويجب العمل به لأن شك الشيخ لا يبطل يقين التلميذ.

قال القاضي أبي يكر محمد بن الطيب: إن قال قائل: ما قولكم فيمن أنكر  
شيخه أن يكون حديثه بما رواه عنه؟ قيل إن كان إنكاره لذلك إنكار شاك متوقف  
وهو لا يدرى هل حدثه به أَمْ لَا، فهو جارح لمن روى عنه ولا مكذب له.

ويجب قبول هذا الحديث والعمل به، لأنه قد يحدث الرجل بالحديث وينسى  
أنه حدث به، وهذا غير قاطع على تكذيبه من روى عنه، وإن كان جحوده للرواية  
عنه جحود مصمم على تكذيب الراوي عنه وقاطع على أنه لم يحدثه ويقول:  
كذب على فذلك جرح منه له فيجب أن لا يعمل بذلك الحديث وحده من حديث  
الراوي، ولا يكون هذا الإنكار جرحاً يبطل جميع ما يرويه الراوي لأن جرح غير  
ثابت بالواحد، ولأن الراوي العدل أيضاً يجرح شيخه ويقول: قد كذب في تكذيبه  
لي وهو يعلم أنه قد حدثني ولو قال: لا أدرى حدثته أو لا لوقفت في حاله<sup>(١)</sup>.

**وخلاصة الكلام:** أن الراوي الثقة لا يجرح بإنكار الشيخ عليه إذا كان  
إنكاره فيه تردد أو شك لأن الفرع عدل، وهو جازم بروايته عن الأصل، غير  
مكذب له، وهو عدلان فوجب قبول الرواية، والعمل بها، كما أن الأصل لو مات  
أو جن لقبلت رواية الفرع بالإجماع فكذلك إذا نسي.

وأما إذا كان إنكاره إنكار جزم ويقين أو جازم ومتيقن وكل منها مكذب  
للآخر فيما يدعيه، فهذا موجب لللقدح في الحديث، غير أن ذلك لا يوجب جرح  
واحد منها على اليقين. لأن كلاً منها عدل فلا يجرح أحد منها بالشك، لأن

الأصل العدالة<sup>(١)</sup>.

وتنظر فائدة ذلك في قبول رواية كل واحد منها في غير ذلك الخبر فمن يرى أن إنكاره على التلميذ جرح له تكون جميع مروياته ضعيفة، ومن يرى أن ذلك ليس بجرح لاتكون أحاديثه ضعيفة.

### رجوع الشيخ عن مروياته إذا تبين له ذلك لا يكون سبباً في تخسيفه

قال أبو حاتم: حدثنا محمود بن غيلان، نا أبو داود الطيالسي، سمعت زائدة يقول: كنا نأتي الأعمش، ثم نأتي سفيان فنعرض عليه ما سمعنا، فيقول: ليس هذا بشيء، فنقول: إننا سمعناه من الأعمش الآن؟ فيقول: اذهبوا إليه فأخبروه فنذهب إليه فنقول له، فيقول: صدق سفيان فمحاه<sup>(٢)</sup>.

قال يحيى بن معين: حضرت نعيم بن حماد بمصر فجعل يقرأ كتاباً من تصنيفه. قال فقرأ منه ساعة ثم قال: ثنا ابن المبارك، عن ابن عون، (فحدث عن ابن المبارك، عن ابن عون) أحاديث، قال يحيى: فقلت له ليس هذا من ابن المبارك، فغضب، وقال: ترد علىي. قال: قلت، إني والله أريد زينك، فأبى أن يرجع. قال: فلما رأيته هكذا لا يرجع، قلت: لا والله ما سمعت أنت هذا عن ابن المبارك، ولا سمعها ابن المبارك عن ابن عون قط. فغضب، وغضبت كل من كان عنده من أصحاب الحديث، وقام نعيم فدخل البيت فأخرج صحائف فجعل يقول

(١) قارن بالإحلام في أصول الأحكام (١٠٦/٢)

(٢) الجرح والتعديل (٢٠٧/٢)

وهي بيده: أين الذين يزعمون أن يحيى بن معين ليس بأمير المؤمنين في الحديث؟  
نعم يا أبا زكريا غلطت، وكانت صحائف، فغلطت فجعلت أكتب من حديث ابن  
المبارك، عن ابن عون وإنما روی هذه الأحاديث عن ابن عون غير ابن المبارك فرجع  
عنها<sup>(١)</sup>.

وتروي كتب الرجال عشرات الحكايات والواقع من هذا النوع فإن الخطأ  
والنسيان من طبيعة البشر، فكل معرض للوهم والغلط فالعبرة من عرف  
الصواب ورجوع عن الخطأ، وأما الذي يتسمى في الباطل، ويصر على الخطأ،  
فهذا الذي قال فيه ابن المبارك: يكتب الحديث إلا عن أربعة: غلط لا يرجع،  
وكذاب، وصاحب بدعة، ورجل لا يحفظ فيحدث من حفظه<sup>(٢)</sup>.

وسئل أحمد بن حنبل: عمن يكتب العلم؟ فقال عن الناس كلهم، إلا عن  
ثلاثة، صاحب هوى يدعوا إلى هواه، وكذاب، ورجل يغلط فيرد عليه فلا يقبل<sup>(٣)</sup>.

### زيادة الثقة مقبولة

قال ابن الصلاح: وذلك فن لطيف تستحق العناية به، ومعنى زيادة الثقة  
كما بينه ابن كثير في اختصار علوم الحديث "إذا تفرد الراوي بزيادة في الحديث  
عن بقية الرواية عن شيخ لهم وهذا الذي يعبر عنه بزيادة الثقة فهل هي مقبولة أم  
لا؟ فيه خلاف مشهور.

(١) الكفاية (١٤٦-١٤٧)

(٢) المصدر السابق (١٤٣)

(٣) المصدر السابق (١٤٤)

قال ابن الصلاح: وقد رأيت تقسيم ما ينفرد به الشقة إلى ثلاثة أقسام:  
أحدها: أن يقع مخالفًا منافياً لما رواه سائر الثقات، فهذا حكمه الرد وهو شاذ.  
الثاني: أن لا يكون فيه منافاة ومخالفة أصلًا لما رواه غيره كالمحدث الذي  
تفرد برواية جملته ثقة، ولا تعرض فيه لما رواه الغير بمخالفة أصلًا، فهذا مقبول  
وقد أدعى الخطيب فيه اتفاق العلماء عليه.

الثالث: ما يقع بين هاتين المرتبتين مثل زيادة لفظة في حديث لم يذكرها  
سائر من روى ذلك الحديث. ثم قال: وأما زيادة الوصل مع الإرسال فإن بين  
الوصل والإرسال من المخالفة نحو ما ذكرناه، ويزداد ذلك بأن الإرسال نوع قدح  
في الحديث فترجحه وتقديمه من قبيل تقديم الجرح على التعديل. ويجب عنده  
بأن الجرح قدم لما فيه من زيادة العلم، والزيادة هنا مع من وصل. انتهى  
كلامه<sup>(١)</sup>.

قال ابن كثير: ومن الناس من قال: إن اتحد مجلس السماع لم تقبل، وإن  
تعددت قبلت. ومنهم من قال: تقبل الزيادة إذا كانت من غير الراوي، بخلاف  
ما إذا نشط فروها تارة وأسقطها أخرى<sup>(٢)</sup>.

وذكر الخطيب البغدادي في الكفاية حكاية عن البخاري أنه سئل عن  
حديث أبي إسحاق في النكاح بـلاولي فقال: الزيادة من الثقة مقبولة، وإسرائيل  
أبوإسحاق ثقة<sup>(٣)</sup>.

(١) المقدمة (٤٠-٤١)

(٢) اختصار علوم الحديث (٦١)

(٣) الكفاية (٤١٣)

وأما الدارقطني فيذكر في بعض الموضع أن الزيادة من الثقة مقبولة ثم يرد في أكثر الموضع زيادات كثيرة من الشفatas ويرجع الإرسال على الإسناد. فمراده بذلك أن يكون الثقة مبرزاً في الحفظ، وليس كل ثقة تقبل زيادته<sup>(١)</sup>. فعند الدارقطني شيء، من التناقض: أحياناً يقبل زيادة الثقة وأحياناً يتترك، وعلل ذلك ابن رجب بأن يكون الثقة مبرزاً في الحفظ وإنما لا تقبل زيادته.

والحق الذي عليه أكثر الفقهاء والمحدثين والأصوليين أن زيادة الثقة مقبولة إذا لم يخالف من هو أوثق منه. وقد عقد الإمام ابن حزم فصلاً مهماً في كتابه "الإحکام في أصول الأحكام" مما قال فيه: "ولافق بين أن يروي الراوي العدل حديثاً فلاريوجه أحد غيره، أو يرويه غيره مرسلاً، أو يرويه ضعفاً، وبين أن يروي الراوي العدل لفظة زائدة لم يروها غيره من رواة الحديث، وكل ذلك سواء واجب قبوله بالبرهان الذي قدمناه في وجوب قبول خبر الواحد العدل المحافظ، وهذه الزيادة وهذا الإسناد هما خبر واحد عدل حافظ، ففرض قبولهما، ولأنهالي روى مثل ذلك غيرهما أو لم يروه سواهما، ومن خالفنا فقد دخل في باب ترك قبول خبر الواحد ولحق بنـ أـتـىـ ذـلـكـ مـنـ الـمـعـتـزـلـةـ وـتـنـاقـضـ فـيـ مـذـهـبـهـ، وـانـفـرـادـ الـعـدـلـ بـالـلـفـظـةـ كـاـنـفـرـادـهـ بـالـحـدـيـثـ كـلـهـ وـلـافـرـقـ".<sup>(٢)</sup>.

وقد أطال الكلام في الموضوع وضرب الأمثلة لما ذهب إليه. ونقل الشيرازي وإمام الحرمين عن الإمام الشافعي أن الزيادة مقبولة بدون قيد ولاشرط، وهو الظاهر من قول الغزالى أيضاً. لأن هذه الزيادة لاتفاق المزید

(١) شرح علل الترمذى (٤٢٩/١)

(٢) الإحکام في أصول الأحكام (٢٦٥-٢٦٦/١)

عليه، فهو كما لو انفرد أحدهما بزيادة حديث لا يرويه الآخر، ولأنه يجوز أن يكون أحدهما سمع الحديث من أوله إلى آخره، والآخر سمع بعضه، فلا يجوز رد الزيادة بالشك، ولأن الخبر كالشهادة، ثم في الشهادة لو شهد شاهدان على رجل أنه أقر بألف وشهد آخر أنه أقر بـألف وخمسة فإن تثبت الزيادة، فكذلك في الخبر<sup>(١)</sup>. والذي نقل الحافظ في شرح نخبة الفكر عن الإمام الشافعي يخالف ماذهب إليه الشيرازي قال: ويكون إذا شارك أحداً من المخاطب لم يخالفه، فإن خالقه يوجد حديثه أنقص كان في ذلك دليلاً على صحة مخرج حديثه. ومتنى خالق، ما وصفت أضر ذلك حديثه. انتهى كلامه<sup>(٢)</sup>.

قال الحافظ ومقتضاه أنه إذا خالق يوجد حديثه أزيد أضر ذلك بحديثه، فدل على أن زيادة العدل عنده لا يلزم قبولها مطلقاً، وإنما تقبل من الحافظ فإنه اعتبر أن يكون حديث هذا المخالف أنقص من حديث من خالقه من المخاطب، وجعل نقصان هذا الراوي من الحديث دليلاً على صحته لأنه يدل على تحريره، وجعل ماعدا ذلك مضرأ بحديثه فدخلت فيه الزيادة، فلو كانت عنده مقبولة مطلقاً لم تكن مضرأ ب أصحابها<sup>(٣)</sup>.

والذي عليه جمهور الفقهاء وأصحاب الحديث أن زيادة الثقة مقبولة إذا انفرد بها، ولم يفرقوا بين زيادة يتعلّق بها حكم شرعي، أو لا يتعلّق بها حكم، وبين زيادة توجب نقصاناً من أحكام ثبتت بخبر ليست فيه تلك الزيادة، وبين زيادة توجب تغيير الحكم الثابت، أو زيادة لاتوجب ذلك.

(١) المستصفى للغزالى (١٠٧/١) والتبصرة للشيرازي (٣٢٢-٣٢١).

(٢) شرح نخبة الفكر (ص ٤٩).

(٣) شرح نخبة الفكر (٢٦٥) مع مجموعة الرسائل الكمالية.

وتساً، كانت الزيادة في خبر رواه راويه مرة ناقصة، ثم رواها بعد وفيه تلك الزيادة، أو كانت الزيادة قد رواها غيره ولم يروها هو<sup>(١)</sup>؟

### جواز الرواية عن الثقات فقط

قال سفيان الثوري: إذا حدثك ثقة عن غير ثقة فلاتأخذ، وإذا حدثك غير ثقة عن ثقة فلاتأخذ، وإذا حدثك ثقة عن ثقة فخذه<sup>(٢)</sup>.

وكان ابن المبارك يقول: ينبغي أن يكون الحديث من ثقة عن ثقة<sup>(٣)</sup>. وذلك لأن لا يفتر من يقف على روایتك عن شخص غير ثقة فيظن أنه من الثقات ويجوز ذلك للعالم الذي يقصد المقارنة والموازنة بين روایته ورواية الآخرين لقصد الحكم عليه، كما سبق ذكره.

### قول المحدث حدثني الصدوق عن الصدوق

كان ابن المبارك إذا حدث عن جرير، عن منصور، عن إبراهيم، عن علامة، عن عبدالله قال: حدثني الصدوق، عن الصدوق، عن الصدوق، عن الصدوق، عن الصدوق، عن الصادق المصدوق (يعني به النبي ﷺ)<sup>(٤)</sup>.

ويقصد بالصدق هنا الثقة.

(١) الكفاية (٤٢٥-٤٢٤).

(٢) المجموع والتعدل (٢٩/٢).

(٣) تذكرة الحفاظ (١/٢٧٧).

(٤) المجموع والتعدل (٢/٢٥).

## الاحتياط في أحاديث الأحكام

قال سفيان الثوري: خذ الحلال والحرام من المشهورين في العلم، وما سوى ذلك فمن المشيخة<sup>(١)</sup>. وقال أيضاً لاتأخذوا هذا العلم في الحلال والحرام، إلا من الرؤساء المشهورين بالعلم الذين يعرفون الزيادة والنقصان، فلابأس فيما سوى ذلك من المشايخ. وقال الإمام أحمد بن حنبل: إذا روينا عن رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ وَالسَّنَنِ وَالْأَحْكَامِ تَشَدَّدْنَا فِي الْأَسَانِيدِ، وَإِذَا روينا عن النبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي فَضَائِلِ الْأَعْمَالِ وَمَا لَا يَضُعُ حُكْمًا وَلَا يُرْفَعُ سَاهِلْنَا فِي الْأَسَانِيدِ<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن عبيدة: لا تسمعوا من بقية ما كان في سنة، واسمعوا منه ما كان في ثواب وغيره<sup>(٣)</sup>. وروي مثل هذا عن عبد الرحمن بن مهدي وعبد الله بن المبارك وغيرهم.

وقد استغل الناس أقوال هؤلاء الأئمة في إدخال جملة كبيرة من الأحاديث الضعيفة والموضعية في الدين، ونشرها بين الناس وإغرائهم بذلك.

لقد أسيء فهم كلامهم، ولم يحمل على محمله الصحيح، فإن الحديث الضعيف في العصور القديمة كان يطلق على الحديث الذي نزل درجة عن الصحيح، والصحيح له درجات فإن رجالهم يوصفون مرة "بأنهم أثبت الناس، أو ثقة ثقة" ويوصفون مرة أخرى بـ"فلان ثقة، وفلان حجة"، وما نزل عن هاتين الدرجتين يسمى ضعيفاً عندهم، وهو حسن عند المتأخرین وخاصة بعد الترمذی:

(١) المحدث الفاصل (٤٠٦) و(١٨٤) والكتفایة (١٣٣) ومقدمة الكامل (٢٤٢)

(٢) الكتفایة (١٣٤)

(٣) المصدر السابق (١٣٤)

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى:  
”ليس المراد بالحديث الضعيف المتروك لكن المراد به الحسن ك الحديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، وحديث إبراهيم الهجري وأمثالهما من يحسن الترمذى حديثه أو يصححه“.

وكان الحديث في اصطلاح من قبل الترمذى إما صحيحاً وإما ضعيفاً، والضعف نوعان: ضعيف متروك، وضعف ليس بمتروك، فتكلّم أئمة الحديث بذلك الاصطلاح فجاء من لا يعرف إلا اصطلاح الترمذى فسمع قول بعض الأئمة فظن أنه يحتاج بالحديث الذي يضعفه مثل الترمذى، وأخذ يرجع طريقة من يرى أنه اتبع الحديث الصحيح، وهو في ذلك من المتناقضين الذين يرجحون الشيء على ما هو أولى بالرجحان منه إن لم يكن دونه<sup>(١)</sup>.

وقال ابن القيم -رحمه الله تعالى-: والأصل الرابع من أصول الإمام أحمد التي بنى عليها فتاواه، الأخذ بالمرسل والحديث الضعيف، إذا لم يكن في الباب شيء يدفعه وهو الذي رجحه على القياس.

وليس المراد بالضعف عنده الباطل، ولا المنكر، ولا في رواته متهم، بحيث لا يسوغ الذهاب إليه، والعمل به بل الحديث الضعيف عنده قسم الصحيح، وقسم من أقسام الحسن، ولم يكن يقسم الحديث إلى صحيح، وحسن، وضعيـف، بل إلى صحيح وضعيـف، وللضعف عنده مراتب، فإذا لم يوجد في الباب أثراً يدفعه ولا قول صحابي، ولا إجماعاً على خلاقه، كان العمل به عنده أولى من القياس<sup>(٢)</sup>.

(١) منهاج السنة (١٩١/٢)

(٢) إعلام الموقعين (٣١/١)

هذا هو الحديث الضعيف عند هؤلاء الأئمة السابقين وهو ما نسميه الآن الحسن، فيجب أن نحمل قولهم على هذا. وأما ما نقل استعمال الحسن عند المتقدمين وخاصة قبل الترمذى مثل ابن المدينى، وابن ثور، ويعقوب بن شيبة السدوسى، والبخارى، وأحمد نفسه، وغيرهم، فيحصل على المعنى اللغوى لا الاصطلاحي. كما قال الحافظ ابن حجر وغيره: وذلك لأنه لم يرد من أحد هؤلاء تعریف الحديث الحسن، فهذا الإمام الشافعى الذى عرف بأنه أول من وضع أصول الفقه، والمحدث<sup>(١)</sup>، لم يذكر تعریف الحديث الحسن. ومن هنا نستطيع أن نقول بالتأكيد بأن قصدتهم بقولهم «الحسن» إنما هو المعنى اللغوى.

فالحديث الذى وصل إلينا بإسناد غير صحيح سواء ما يتعلق بالأحكام أو بالفضائل، فلا يمكن أن يكون عمدة فى الدين، لأن ديننا قائم على أسس متينة، لا تنها هذه الأسس الشابتة بقول فلان، وفلان، لذا من شك فى راوي الحديث، ولم يجزم بأن هذا من قول رسول الله ﷺ بالقرائن ثم تعمد روایة هذا الحديث يدخل بلاشك تحت الوعيد: «من كذب على متعمداً، فليعقبوا مقدمه من النار» وتحت قوله: «كفى بالمرء كذباً أن يحدث بكل ما سمع» وهذا الوعيد عام في الأحكام، والعقائد، والفضائل وغيرها.

وبناءً على هذه القاعدة الواهية فقد تجراً بعض الفقهاء في إثبات المستحبات بالأحاديث الضعيفة، قال المحقق الحنفى الشيخ الكمال بن الهمام: «الاستحباب يثبت بالضعف غير الموضوع»<sup>(٢)</sup>.

ولذا استحب الحنفية مسح الرقبة في الوضوء مستدلين في ذلك بحديث

(١) انظر ما كتبه الشيخ أحمد شاكر في مقدمة الرسالة للشافعى (١٣)

(٢) شرح فتح القدير (٤٦/١)

طلحة بن مصرف عن أبيه، عن جده -وجده هو كعب بن عمرو، ويقال: عمرو بن كعب الهمданى، له صحبة ومنهم من ينكرها- قال: رأيت رسول الله ﷺ يمسح رأسه مرة واحدة حتى بلغ القذال، وهو أول القفال، وقال مسدد: مسح رأسه من مقدمه إلى مؤخره، حتى أخرج يديه من تحت أذنيه، قال مسدد: فحدثت به يحيى، فأنكره. قال أبو داود: سمعت أحمد يقول: ابن عبيدة زعموا كان ينكره ويقول: إيش هذا طلحة عن أبيه، عن جده؟<sup>(١)</sup>، والحديث ضعيف، فلا يعرف طلحة، وأبوه، وجده على القول الصحيح.

والقذال: بفتح القاف كصحاب، وهو مؤخر الرأس وجمعه قذل ككتب.

والقفاء: بفتح القاف مقصور وهو مؤخر العنق.

وقالوا أيضاً: باستحباب الترسل في الأذان، والإسراع في الإقامة مستدلين في ذلك بحديث عبد المنعم بن نعيم، قال: حدثنا يحيى بن مسلم، عن الحسن، وعطاء، عن جابر، أن رسول الله ﷺ قال لبلالاً: يا بلالاً إذا أذنت فترسل في أذانك، وإذا أقمت فاحذر، واجعل بين أذانك وإقامتك قدر ما يفرغ الأكل من أكله، والشارب من شربه، والمعتصر إذا دخل لقضاء حاجته، ولا تقوموا حتى ترونني<sup>(٢)</sup>.

قال الترمذى: حديث جابر هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه من حديث عبد المنعم، وهو إسناد مجهول، انتهى.

قال الزيلعى: وعبد المنعم هذا ضعفه الدارقطنى.

(١) رواه أبو داود في الوضوء، باب صفة وضوء رسول الله - ﷺ - (١٠٠/١) مع المثلث

(٢) رواه الترمذى في الصلاة، ما جاء في الترسل في الأذان (١/٢٧٣) أحمد شاكر

وعمر بن فايد هذا قال فيه الدارقطني: متزوك، كما ذكره الذهبي في مختصر المستدرك. كما أن في الحديث يحيى بن مسلم البصري مجهمل أيضاً. وغيرها من الأحاديث الضعيفة التي لا تقوم بها حجة، ومقابل هذا تركوا الأحاديث الصحيحة بدعوى أنه مخالفة للقياس، والرأي وغير ذلك، وقد أورد الشيخ الألباني بعض هذه الأحاديث في رسالة «الحديث حجة بنفسه في العقائد والأحكام» ولاشك أن الأخذ بالأحاديث الضعيفة وترك العمل بالأحاديث الصحيحة جر البلاء، والفتن على الأمة الإسلامية، وكان سبباً في انشقاقها، وتفرقها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله تعالى-: «قول الإمام أحمد بن حنبل إذا جاء الحلال والحرام شدداً في الأسانيد، وإذا جاء الترغيب والترهيب تساهلنا في الأسانيد، وكذلك ما عليه العلماء من العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال ليس معناه إثبات الاستحباب بال الحديث الذي لا يحتاج به. فإن الاستحباب حكم شرعي، فلا يثبت إلا بدليل شرعي، ومن أخبر عن الله أنه يحب عملاً من الأعمال من غير دليل شرعي، فقد شرع من الدين مالما يأذن به الله، كما لو أثبت الإيغاب أو التحريم، ولهذا يختلف العلماء في الاستحباب

كما يختلفون في غيره، بل هو أصل الدين المشروع<sup>(١)</sup>.

وتحمل جماعة من العلماء كلام أحمد وغيره على جواز رواية الأحاديث الضعيفة في غير الأحكام، والعقائد كالنبوة، والعرaci، وابن حجر، السخاوي، والسيوطى، وغيرهم.

وقد اشترط المحافظ في ذلك ثلاثة شروط وهي:

- ١- أن يكون الضعف غير شديد، فيخرج بذلك من انفرد به من الكاذبين، أو المتهين بالكذب، ومن فحش غلطه، نقل العلامة الاتفاق عليه.
- ٢- أن يندرج تحت أصل معمول به.
- ٣- أن لا يعتقد عند العمل به ثبوته بل يعتقد الاحتياط<sup>(٢)</sup>.

ورغم هذه الشروط التي تلقاها المتأخرن، فإننا لاتسلم برواية الحديث الضعيف، ولو كان يتعلق بالفضائل، فإن ما ثبت عن رسول الله ﷺ في الصحاح والحسان فيها كفاية لنا عن غيرها.

فإن الضعيف مهما اشترط في قبوله الشروط، فإننا لا نأنس بشبوته، والقلب لا يطمئن إليه، والنفس لا تنتصر له، والشك في قبوله يساورنا دائمًا لأن ديننا أساسه اليقين، وصدق نقلة الأخبار.

(١) الفتاوى (٦٥/١٨)

(٢) فتح المغثث (٢٦٨/١)

## الثقات لهم أحوال

منها: أن الثقة قد لا يروى إلا حدياناً واحداً.

وذلك أن الرجل قد يكون معروفاً بين العلماء في غير رواية الحديث، ثم وجدوا أن الحديث الذي يرويه قد وجد له متابع أو شاهد، فتوثيقه لأجل متابعته وشهادته ولعدم خلل في مرواته وإليكم بعض الأمثلة:

أشعث بن ثرملة الأصري، روى عن أبي بكرة حديثاً: من قتل نفساً

معاهدة...

قال ابن معين: هو ثقة مشهور.

وروى له النسائي هذا الحديث الواحد.

قال الحافظ: قال البزار: لم يرو غير هذا الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات وصحح حديثه هو والحاكم<sup>(١)</sup>.

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: عن علي بن الحسين بن الجنيد: قال: سمعت ابن نمير يقول عن عبد الملك بن عطاء البكاني العامري: ثقة روى عنه شيئاً وهو كوفي له حديث أو حديثين<sup>(٢)</sup>.

وأخرج البخاري في صحيحه في الاعتصام<sup>(٣)</sup>، من رأي ترك النكير من النبي ﷺ حجة لا من غير الرسول. قال: حدثنا حماد بن حميد، حدثنا عبد الله بن معاذ، حدثنا أبي، حدثنا شعبة، عن سعد بن إبراهيم، عن محمد بن المنكدر

(١) تهذيب التهذيب (٣٥٠/١)

(٢) الجرج والتتعديل (٣٦١/٥)

(٣) صحيح البخاري مع الفتح (٣٢٣/١٢)

قال: رأيت جابر بن عبد الله يحلف بالله أن ابن الصياد الدجال.  
قلت: تحلف بالله؟ قال: إنني سمعت عمر يحلف على ذلك عند  
النبي ﷺ، فلم ينكِه النبي ﷺ. انتهى.

قال المخافظ في «تهذيب التهذيب»<sup>(١)</sup>، في ترجمة حماد بن حميد  
الخراساني: رواه عنه البخاري، ولم يعرف إلا في هذا الحديث. انتهى.

وروى هذا الحديث الإمام مسلم في صحيحه في الفتن، وأبوداود في  
الملاحم عن عبيد الله بن معاذ، عن أبيه، عن شعبة به مثله<sup>(٢)</sup>.  
ومنها: أنه قد يكون في حديثه شيء.

قال أبو حاتم: حدثنا عيسى بن مرحوم وكان ثقة وفي حديثه شيء<sup>(٣)</sup>.

ومنها: أنه قد يروي عن المجهولين.

الأسود بن قيس العبد الكوفي ، قال ابن البراء عن ابن المديني روى عن  
عشرة مجهولين لا يعرفون<sup>(٤)</sup>.

بينما هو من رجال الشيوخين.

ومنها: أنه قد يروي عن الضعيف.

قال ابن معين: آدم بن أبي إياس الخراساني ثقة روى حديث عن قوم

(١) ٦/٣

(٢) هذا أحد الأحاديث الأربع التي نزل فيها البخاري عن مسلم فإنه أخرجه عن شيخه عبيد الله بن  
معاذ ، وأخرج البخاري بواسطة بينه وبين ذلك الشيخ.

(٣) البرج والتعديل ٣٤/٧

(٤) تهذيب التهذيب ٣٤١/١

ضعفاء<sup>(١)</sup>، وقد وثقه جماعة من النقاد وهو من رجال الشيختين.  
ومنها: أنه إذا قيل في الراوي: إنه ليس مثل فلان فهذا ليس  
بحرج.

قال الحافظ في ترجمة أزهر بن سعد السمان: حكى العقيلي وأبوالعرب  
الصقلي في الضعفاء أن الإمام أحمد قال: ابن أبي عدي أحب إلى من أزهر.  
قلت (أي ابن حجر) هذا ليس بحرج يوجب إدخاله في الضعفاء<sup>(٢)</sup>.

وكذلك سأله عثمان الدارمي ابن معين، عن العلاء بن عبدالرحمن، عن  
أبيه كيف حديثهما؟ فقال: ليس به بأس، قلت: هو أحب إليكم أو سعيد المقري؟  
قال: سعيد أوثق والعلاء ضعيف.

قال السخاوي: إن ابن معين لم يرد بقوله تضليل العلاء، مطلقاً بدليل  
قوله: أنه لا بأس به، وإنما أراد أنه ضعيف بالنسبة لسعيد المقري<sup>(٣)</sup>.

ومنها: أنه قد يكون ثقة في روايته متهمًا في دينه.  
أخرج الإمام البخاري عن عباد بن يعقوب الأستاذ الكوفي حديثاً في  
صحبيه مقرؤناً بأخر، وكان الرجل من غلاة الشيعة وروعوس البدع لكنه صادق  
في الحديث. كان ابن خزيمة يقول: حدثنا الثقة في روايته والتهم في دينه  
 Ubād<sup>(٤)</sup>.

(١) المصدر السابق (١٩٦/١)

(٢) المصدر السابق (٢٠٣/١) وانظر ترجمة أزهر في الضعفاء الكبير للعقيلي (١٣٢/١)

(٣) فتح المغيث (٣٤٨/١)

(٤) ميزان الاعتدال (٤٧٩/٢)

ومنها: أنه قد يخطيء في بعض مروياته.

قال سليمان بن أحمد الدمشقي: قلت لعبدالرحمن بن مهدي: أكتب عن  
يغلط في عشرة، قال: نعم، قلت فثلاثين، قال: نعم، قلت: فخمسين، قال:  
نعم<sup>(١)</sup>.

وقال الدارقطني: إبراهيم بن مرزوق بن دينار الأموي ثقة إلا أنه كان  
يخطيء فيقال له فلا يرجع. ووثقه أيضاً ابن أبي حاتم وسعيد بن عثمان وأبن  
يونس<sup>(٢)</sup>.

وقال يعقوب بن سفيان: عاصم بن أبي النجود المقرئ، في حديثه  
اضطراب وهو ثقة، وقال البزار: لا تعلم أحداً ترك حديثه مع أنه لم يكن بالحافظ،  
وذلك لسوء حفظه كما قال العقيلي وغيره. وقد أخرج عنه أصحاب الكتب  
الستة<sup>(٣)</sup>.

ولهذا قال العلماء: ليس كل حديث يرويه الثقات صحيحاً، بل الصحيح  
يعرف بالفهم والحفظ وكثرة السماع بعد التثبت من روايته وليس لهذا النوع من  
العلم عنون أكثر من مذكرة أهل الفهم والمعرفة ليظهر ما يخفى من علة  
الحديث<sup>(٤)</sup>.

(١) المخرج والتعديل (٢٨/٢)

(٢) تهذيب التهذيب (١٦٣/١)

(٣) هدى الساري (٤١١)

(٤) قارن مقالة الحكم في معرفة علوم الحديث (٥٩)

## العمل بخلاف الرواية ليس قدحاً في صحة الحديث

قال الرامهرمزي: وليس يلزم الفتى أن يفتني بجميع ماروى، ولا يلزمه أيضاً أن يترك رواية ما لا يفتني به، وعلى هذا مذاهب جميع فقهاء الأمصار. هذا مالك يرى العمل بخلاف كثير مما يروي، والزهري، عن سالم، عن أبيه أثبت وأقوى عند علماء أهل الحديث من المقسم، عن ابن عباس، وقد خالف مالك هذه الرواية في رفع اليدين بعد أن حدث به عن الزهري.

وهذا أبوحنبلة يروي حديث فاطمة بنت أبي حبيش في المستحاضنة ويقول بخلافه، وقد يمكن أن يحدث الحكم بن عمارة من كتابه بما لا يحفظه، والعمل عنده بخلافه، ويسأله شعبة فيجيب على ما يحفظه والعمل عليه عنده، والإنصاف أولى بأهل العلم<sup>(١)</sup>.

وكذلك روى مالك عن نافع، عن عبد الله بن عمر أن رسول الله ﷺ قال: "المتبايعان كل واحد منهما بالأخيار على صاحبه ما لم يتعارفوا إلا بيع الخيار". قال مالك: وليس لهذا عندنا حد معروف ولا أمر معمول به فيه. قال السيوطي: هذا من الأحاديث التي رواها مالك في الموطأ ولم يعمل بها<sup>(٢)</sup>.

وقال الخطيب في الكفاية: إذا روى عن شيخ حديثاً يقتضي حكماً من الأحكام فلم ي عمل به لم يكن ذلك جرحاً منه للشيخ لأنه يحتمل أن يكون ترك العمل بالخبر لخبر يعارضه أو عموم أو قياس، أو لكونه منسوخاً عنده أولئك يرى أن العمل بالقياس أولى منه، وإذا احتمل ذلك لم يجعله قدحاً في راويه.

(١) المحدث الفاصل (٣٢٣-٣٢٤)

(٢) تنوير الحالك (٧٩/٢)

ووضرب مثلاً لهذا من حديث مالك، عن نافع، عن ابن عمر في حديث بيع الخيار ثم قال: إلا أن مالك لم ي العمل به وزعم أنه رأى أهل المدينة على العمل بخلافه فلم يكن تركه العمل به قدحاً لนาصر<sup>(١)</sup>.

وأما الحنفية فيرون ذلك قدحاً في الراوي. قال الشيخ التهانوي الحنفي: "عمل الراوي بخلاف روایته بعد الروایة ما هو خلاف بيقين، يسقط العمل به عندنا، وأما إذا كان قبل الروایة، أو لم يعرف تاريخه فليس ذلك بجرح، كذا في المنار وشرحه، وتعين الراوي بعض محتملاته بأن كان مشتركاً فعمل بتأويل منه لا يمنع العمل به، بتأويل آخر، كذا فيه أيضاً وامتناع الراوي عن العمل بروایته مثل العمل بخلافه صرح به في المنار أيضاً"<sup>(٢)</sup>.

ويظهر أن بعض المحدثين أيضاً ييلون إلى هذا مثل أبي داود وغيره فقد روى بسنده عن سليمان الأحول، عن عطاء، عن إبراهيم، عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ نهى عن السدل في الصلاة وأن يغطي الرجل فاه، ثم روى أبو داود بسنده عن ابن جرير قال: أكثر مارأيت عطاً يصلّي مسدلاً ثم قال: وهذا يضعف ذلك الحديث<sup>(٣)</sup>: كما يظهر من كلام البيهقي أنه ييل أيضاً إلى تضليل الرواية إذا خالفها الراوي. واستدل في ذلك بحديث أبي محنوزة أنه قال: علمني رسول الله ﷺ الأذان تسع عشرة كلمة، والإقامة سبع عشرة كلمة، فذكر الأذان مفسراً بتربيع التكبير. وفيه الترجيع، والإقامة مثله، وزاد

(١) الكفاية (١١٤)

(٢) قواعد في علوم الحديث (٢٠٢) وانظر أيضاً كشف الأسرار (٦٣/٣)

(٣) سنن أبي داود (٤٢٣/١)، قال المنذري: وأخرجه أيضاً الترمذى وقال: لاتعرفه من حديث عطاء، عن أبي هريرة مرفوعاً إلا من حديث عسل بن سفيان وهو ضعيف.

فيها قد قامت الصلاة مرتين، قال: إن هذا الحديث لا يصح لوجهه، الوجه الثالث أن هذا الخبر لم يدم عليه أبو محنظة، ولا أولاده، ولو كان هذا حكماً ثابتاً لما فعلوا بخلاقه.

والجواب عن هذا: أن قوله "إنه لم يدم عليه أبو محنظة" هذا داخل في باب الترجيح، لا في باب التضعيف، لأن عدة التصحيف عدالة الراوي، وترك العمل بالحديث لوجود ما هو أرجح منه، لا يلزم منه ضعفه، ألا ترى أن الأحاديث المنسوخة يحكم بصحتها إذا كان رواتها عدولًا، ولا يعمل بها لوجود الناسخ<sup>(١)</sup>.

وقال المحدث الكبير الشيخ صديق حسن خان: "ولا يضر الحديث الصحيح عمل الراوي له بخلاقه، خلافاً لجمهور الحنفية وبعض المالكية، لأننا متبعدون بما بلغ إلينا من الخبر ولم نتعدّد بما فهمه الراوي، ولم يأت من قدم الراوي على روايته بحججة تصلح للاستدلال بها، ولا يضره كونه مما تعم به البلي خلافاً للحنفية وأبي عبدالله البصري لعمل الصحابة والتابعين بأخبار الأحاديث في ذلك، ولا يضره كونه في الحدود والكافارات خلافاً للكرخي من الحنفية، ولا وجه لهذا الخلاف فهو خبر عدل في حكم شرعى ولم يثبت في الحدود والكافارات دليل يخصها من عموم الأحكام الشرعية، ولا يضره أيضاً كونه زيادة على النص القرآني أو السنة القطعية خلافاً للحنفية، فقالوا إذا ورد بالزيادة كان نسخاً لا يقبل، والحق القبول، لأنها زيادة غير منافية للمزيد، فكانت مقبولة، ودعوى أنها ناسخة منوعة<sup>(٢)</sup>.

وقد كان الشافعى رحمة الله تعالى يقول: كيف نترك كلام المعصوم إلى من ليس بمعصوم.

(١) فارن بنصب الرأية (٢٦٧-٢٦٨/١)

(٢) حصول المأمول من علم الأصول ٥٩ ويرجع للتفصيل إلى إرشاد الفحول.

الفَصْلُ الثَّالِثُ

فِي

كُشْفُ الْأَصْطَلَاحَاتِ الْمُدِيَشِيَّةِ

سأتناول في هذا الفصل إن شاء الله شرح أهم اصطلاحات المحدثين وأشهرها التي يكثر استعمالها في كتب الجرح والتعديل، وذلك لكثرتها ما يحتاج إليها الباحث في تعريف مرتبة الراوي من رواة الحديث عند تحريره. ثم ألحظه باصطلاحات بعض النقاد الخاصة بهم.

(الأول) فلان تعرف وتذكر أو يُعرف وينكر على الوجهين، والمعنى أنه يأتي مرة بالأحاديث المعروفة، ومرة بالأحاديث المنكرة، فأحاديثهم تحتاج إلى العرض والموازنة بأحاديث الشفاف الضابطين كقول الإمام البخاري في بشر بن عمار: يُعرف وينكر<sup>(١)</sup>.

ومن كانت هذه حالة فلا يترك حديثه مرة.

ولذا قال ابن عدي في بشر: حديث بشر عندي إلى الاستقامة أقرب.  
وقد وردت الصيغة الأولى في صحيح البخاري في حديث حذيفة بن اليمان الطويل، يقول: كان الناس يسألون رسول الله ﷺ عن الحبير وكانت أسأله عن الشر مخافة أن يدركني، فقلت يا رسول الله: إنا كنا في جاهلية وشر، فجاءنا الله بهذا الحبير، لهل بعد هذا الحبير من شر؟

قال: نعم، قلت: وهل بعد ذلك الشر من خير؟ قال: نعم، وفيه دخن<sup>(٢)</sup> قلت: وما دخنه؟ قال قوم يهدون بغير هدى، تعرف منهم وتنكر<sup>(٢)</sup>.

---

(١) التاريخ الكبير. (٨٠ / ٤)

(٢) البخاري - الفتن - باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعة صحيح البخاري مع الفتن (٣٥ / ١٣)، ومسلم الإماراة بباب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن وفي كل حال وتحريم الخروج من

قوله: تعرف منهم وتنكر -أي من عقائدهم وأعمالهم.  
وفيه ذم من جعل للدين أصلاً غير الكتاب والسنة.  
**(الثاني) منكر الحديث.**

وله عدة إطلاقات عند المحدثين، منها:

### ١- مارواه الضعيف مخالفًا للثقة.

قال الإمام مسلم في مقدمة صحيحه: وعلامة المنكر في حديث المحدث إذا  
ما عرضت روايته للحديث على رواية غيره من أهل الحفظ والرضا، خالفت روايته  
روايتها، أو لم تكن توافقها ، فإذا كان الأغلب من حديثه كذلك كان مهجور  
ال الحديث، غير مقبوله وله مستعمله<sup>(١)</sup>.

وعليه أكثر الكتاب في مصطلح الحديث، وهو بهذا بيان الشاذ لأن راوي  
الشاذ ثقة، فيقابل المنكر المعروف، ويقابل الشاذ المحفوظ.

والمخالفة قد تكون في الإسناد، وقد تكون في المتن.

ومثال ذلك ما سئل أبو زرعة عن حديث رواه حبيب بن حبيب أبو حمزة  
بن حبيب، عن أبي إسحاق، عن العيزار بن حرث، عن ابن عباس رضي الله  
عنهمما قال: قال رسول الله ﷺ: من أقام الصلاة، وآتى الزكاة، وحج  
البيت، وصام رمضان، وقرى الضيف دخل الجنة.

قال أبو زرعة: "هذا حديث منكر، إنما هو عن ابن عباس موقوف<sup>(٢)</sup>" فهذا

الطاعة ومقارقة الجماعة صحيح مسلم بشرح النووي (١٤/٢٣٦-٢٣٨)

(١) مقدمة صحيح مسلم (٧)

(٢) علل الحديث (٢/١٨٢)

مثال للمخالفة في الإسناد.

وليس من شرطه أن يكون جميع مروياته هكذا بل إذا روى الرجل جملة وبعض ذلك مناكير فهو منكر كما قال الذهبي في ترجمة عبدالله بن معاوية الزبيري في الميزان<sup>(١)</sup>.

قال ابن دقيق العيد في شرح الإمام: "قولهم روى مناكير لا تقتضي بجرده ترك روايته حتى تکثر المناكير في روايته، وينتهي أن يقال فيه: منكر الحديث، لأن منكر الحديث وصف في الرجل يستحق به الترك بحديثه."

والعبارة الأخرى: لاتقتضي الديومة، كيف وقد قال أحمد في محمد بن إبراهيم التيمي: يروي أحاديث منكرة، وهو من اتفق عليه الشیخان وإليه المرجع في حديث الأعمال بالنيات<sup>(٢)</sup>.

## ٤- ما رواه الضعيف من غير شرط المغالطة.

كتقول الترمذى في جامعه في كتاب الأدب.

- باب ماجاء في السلام قبل الكلام - حدثنا الفضل بن الصباح، أخبرنا سعيد بن زكريا، عن عنبسة بن عبد الرحمن، عن محمد بن زاذان ، عن محمد بن المنكدر، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: السلام قبل الكلام، وبهذا الإسناد عن النبي ﷺ قال: لا تدعوا أحدا إلى الطعام حتى يسلم، هذا حديث منكر لأنعرفه إلا من هذا الوجه. سمعت محمدا (يعنى البخاري) يقول: «عن عنبسة بن عبد الرحمن ضعيف في الحديث ذاہب، ومحمد بن زاذان منكر

(١) انظر ميزان الاعتلال (٥/٢٧)، وفتح المغيث (١/٣٤٧).

(٢) فتح المغيث (١/٣٤٧).

ال الحديث» انتهى كلامه.

وإليه يشير الذهبي في ترجمة علي بن المديني بقوله: «وإن تفرد الشقة المتقن يعد صحيحاً غريباً، وإن تفرد الصدوق ومن دونه يعد منكراً، وإن إكثار الراوي من الأحاديث التي لا يوافق عليها لفظاً أو إسناداً يصيّره متروك الحديث»<sup>(١)</sup>.

٣- ما تفرد به الشقة بدون مخالفة من هو أوثق منه على هذا الاصطلاح مشي الإمام أحمد في كثير من الرجال في كتابه العلل فإنه يطلق كلمة: منكر الحديث على الراوي إذا تفرد وهو ثقة قال الحافظ في ترجمة يزيد بن عبد الله بن خصيفة:

“هذه اللفظة يطلقها أحمد على من يغرب على أقرانه بالحديث عرف ذلك بالاستقراء من حاله، وقد احتج بابن خصيفة مالك والأئمة كلهم<sup>(٢)</sup>”.

هذا إذا عرف أنه لم يخالف، وأما إذا خالف من هو أوثق منه كمخالفة ابن خصيفة زميله محمد بن يوسف في صلاة التراويح بعشرين ركعة، ومحمد بن يوسف أوثق منه وروى إحدى عشرة ركعة، فهو شاذ على الاصطلاح العام وحققت هذا الموضوع في صلاة التراويح، وعلى هذا فيجب أن يعلم الباحث أن الإمام أحمد -رحمه الله تعالى- له إطلاقان في قوله “منكر الحديث”.

الأول: - تفرد الشقة بدون مخالفة.

والثاني: - مخالفة الشقة لمن هو أوثق منه.

(١) الميزان (٣/١٤٠-١٤١).

(٢) هدي الساري (٤٥٣).

قال الحافظ في ترجمة يزيد بن عبد الله بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري في هديه: احتاج به الأئمة كلهم، وأحمد وغيره بطلقون المناكير على الأفراد المطلقة<sup>(١)</sup>.

ومن هنا سوى بعض العلماء، بين الشاذ والفرد المطلق سواء، أكان المفرد ثقة أم غير ثقة، خالف أم لم يخالف، إذا روى حديثاً وانفرد به فهو الشاذ، فيكون الشاذ عندهم على نوعين: شاذ صحيح، وشاذ غير صحيح، وهو مذهب الحافظ أبي يعلى الخليلي<sup>(٢)</sup>.

٤- وقد يطلق المنكر على الثقة إذا روى المناكير عن الضعفاء.

قال المحاكم: قلت للدارقطني: فسليمان بن بنت شربيل، قال: ثقة. قلت: أليس عنده مناكير؟ قال: يحدث بها عن قوم ضعفاء، فاما هو فثقة<sup>(٣)</sup>.

٥- وقد تكون النكارة من جهة من روى عن الراوي مثل إبراهيم بن هيثم بن المطلب أبو إسحاق البليدي قال ابن عدي: وقد فتشت عن حديثه الكثير فلم أر له منكراً يكون من جهته، إلا أن يكون من جهة من روى عنه<sup>(٤)</sup>.

٦- من لا محل الرواية عنه.

وهو مذهب الإمام البخاري.

قال الذهبي في ترجمة أبىان بن جبلة الكوفى أبو عبد الرحمن.

(١) هدي الساري (٢٩٢)

(٢) فتح المغيث (١٨٧/١)

(٣) فتح المغيث (٣٤٧/١)

(٤) الكامل (٢٧٣/١)

قال البخاري: منكر الحديث، ونقل ابن القطان أن البخاري قال: كل من  
قلت فيه منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه<sup>(١)</sup>.

وفي ترجمة سليمان بن داود اليعامي:

قال البخاري: "منكر الحديث" وقد مر لنا أن البخاري قال: من قلت فيه  
منكر الحديث فلا تحل رواية حديثه<sup>(٢)</sup>.

وهذه دراسة خمسة أشخاص من قال فيه البخاري: "منكر الحديث".

#### ١- محمد بن إسماعيل الضبي.

قال البخاري: قال لي إسحاق، عن أبي الحسن علي بن حميد الدهكي،  
عن محمد بن إسماعيل، عن أبي المعلى العطار، عن سعيد بن جبير، عن ابن  
عباس قال: قال رجل للنبي ﷺ: علمني عملاً أدخل الجنة. قال: "كن  
مؤذناً أو إماماً أو بازاً الإمام".

قال البخاري: "منكر الحديث لا يتابع على هذا"<sup>(٣)</sup>.

وقد نقل عن البخاري كل من العقيلي في الضعفاء الكبير.

وابن عدي في الكامل، والذهبي في الميزان<sup>(٤)</sup>.

وقد روى ابن عدي الحديث المذكور من طرق عن علي بن حميد الدهكي،  
عن محمد بن إسماعيل وقال: لا أعرف له حديثاً غير هذا، وهذا الذي أنكر عليه

(١) ميزان الاعتلال (٦/١)

(٢) المصدر السابق (٢٠٢/٢)

(٣) التاريخ الكبير (٣٧/١)

(٤) انظر الضعفاء الكبير (٤/٢١)، والكامل (٦/٢١٣٢)، الميزان (٣/٤٨١)

البخاري.

وقال العقيلي: "لا يتابع عليه ولا يعرف إلا به".

أورده ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (١٨١/٧) وقال: قال أبي : "هو مجهول".

وقال الحافظ: ذكره ابن حبان في الثقات، وابن الجارود في الضعفاء

وقال: "منكر الحديث" اللسان (٧٧/٥)

واختلاصه فيه أنه يقال له مجهول العين في اصطلاح المحدثين لأنه لم يرو عنه إلا شخص واحد ولم يوثق، وقول البخاري فيه: "منكر الحديث" مشعر بأنه عرف فيه جرح من جهة رواياته، والخطيب في تعريف المجهول لم يقل ولم يجرح، وعلى هذا فمن ثبت فيه الجرح خرج من الجهمة وإن كان الجرح أشد من جهالته، فمن قال فيه أبوحاتم: مجهول، وقال البخاري: "منكر الحديث" فالقول قول البخاري لأنه سير أحاديثه، ولذا لا يلتفت إلى أقوال بعض العلماء في رفع الجهمة في القرون المفضلة، وإن تجاهيل أبي حاتم لا يمنع من قبول حديثه.

٢- محمد بن إسحاق بن إبراهيم بن محمد الأسدى الأندرلسي، روى عن الأوزاعي، وعمر بن برقاد، وابن أبي عبلة، روى عنه سليمان بن سلمة.

قال البخاري: "منكر الحديث" ويقال عبلة بجزم الباء (٤٠/١١) وقد ينسب إلى جده الأعلى محسن العكاشي وهو: محمد بن أسحاق بن إبراهيم بن محمد بن عكاشة بن محسن الأسدى من رواة ابن ماجه.

ونقل العقيلي من قول ابن معين: "كذاب".

وروى من حديثه عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ

قال: "من سرّ مؤمنا فلما يسر الله عزوجل، ومن عظم مؤمنا فلما  
يعظم الله عزوجل، ومن أكرم مؤمنا، فلما يكرم الله عزوجل".

قال العقيلي: حديث باطل لا أصل له. الضعفاء الكبير (٤/٢٩) وأورد  
ابن عدي مجموعة من أحاديثه ثم قال:

"هذه الأحاديث بأسانيدها مع غير هذا ما لم أذكره لمحمد بن إسحاق  
العكاشي كلها مناكير وموضوعة" الكامل (٦/٢٧٨)

ونقل الذهبي من قول الدارقطني: "يضع الحديث". الميزان (٣/٤٧٦)

٣- محمد بن أبي الزعيم - منكر الحديث جداً. التاريخ الكبير (١١/٨٨)

نقل عن البخاري كل من العقيلي في الضعفاء الكبير (٤/٦٨)

وابن عدي في الكامل (٦/٢٢١)

وزاد من قوله هو: "لا يكتب حديثه" وأورد له مجموعة من أحاديثه من  
طريق محمد بن عيسى بن سميح عنه وقال:

وابن أبي الزعيم هذا له غير ما ذكرت من الحديث قليل، ولا أعلم برويه  
عنه غير ابن سميح هذا، وابن سميح لا يأس به دمشقي وابن أبي الزعيم عامة  
ما يرويه لا يتبع عليه" انتهى.

ورواه العقيلي من طريق هشام بن عمار، حدثنا محمد بن أبي الزعيم من  
أهل أذرعات، عن نافع، عن ابن عمر مرفوعاً: "تصاقعوا فإن المصالحة  
تدهب بالشحنة، وتهادوا فإن الهدية تذهب بالغل".

قال العقيلي: والكلام يروى بغير هذا الإسناد وخلاف هذا اللفظ من طريق  
أصلع من هذا انتهى.

هكذا روي العقيلي عن أحمد بن بكر النسائي، عن هشام بن عمار،  
ورواه ابن عدي عن عمر بن سنان، وعبدالله بن محمد بن نصر الرملي، وحسين  
بن عبدالله القطان قالوا: هشام بن عمار، ثنا محمد بن عيسى بن سميع، ثنا  
محمد بن أبي زعبيزة، فأدخل هؤلاً، بين هشام بن عمار ومحمد بن أبي زعبيزة -  
محمد بن عيسى بن سميع.

ويبدو أن الصواب ما رواه ابن عدي.

ففي الجرح والتعديل (٢٦١/٧) روي عنه محمد بن عيسى بن سميع،  
قال عبد الرحمن: سألت أبي عنه فقال: "لا يشتغل به منكر الحديث" ولم يذكر  
من رواته هشام بن عمار وقال الذبيبي: وعنده محمد بن عيسى بن سميع فقط  
الميزان (٥٤٨/٣)

٤- محمد بن عبد الله بن أبي رافع مولى النبي ﷺ، عن داود بن  
حصين، روى عنه علي بن هاشم ومتدل "منكر الحديث"، قال ابن معين: ليس  
بشيء، هو وابنه معمر التاريخ الكبير (١٧١/١) والضعفاء الصغير رقم (٣٣٢)  
وذكر العقيلي قول يحيى بن معين ولم يذكر قول البخاري. الضعفاء  
الكبير (١٠٤/٤)

وأورد ابن عدي في الكامل (٢١٢٥/٦-٢١٢٦) ذكر له عدة أحاديث  
من طريق علي بن هاشم وغيره ونقل كلام يحيى والبخاري ثم قال: "وهو كوفي،  
ويروي عنه الكوفيون وغيرهم، وهو في عداد شيعة الكوفة ويروي من الفضائل  
أشياء لا يتتابع عليها".

وقال أبو حاتم: "ضعف الحديث، منكر الحديث جداً ذاهب" الجرح والتعديل  
(٢/٨)

وذكره الدارقطني في الضعفاء (رقم ٤٥١) ولم يقل فيه شيئاً.

وقال: روى عن أبيه وزيد بن أسلم وعطا، والحكم، وعبدالله هذا ليس  
بصاحب علي، ذاك عبد الله بن علي بن أبي رافع" انتهى.

وفي رواية البرقاني عن الدارقطني: "متروك قوله معضلات".

وذكره ابن حبان في الثقات . انظر تهذيب التهذيب (٣٢١/٩)

والخلاصة أن مثل هذا ضعيف جداً عند الأئمة الآخرين، فلا يتتابع على  
أحاديثه ولا يستشهد به، وجعله الحافظ في مرتبة، "ضعف" ق.

٥- محمد بن عثيم أبو ذر الحضرمي، سمع محمد بن عبد الرحمن بن  
البيلماني، سمع منه معتمر، "منكر الحديث" التاريخ الكبير (٢٠٥/١١)  
ونقل عن البخاري كل من العقيلي في الضعفاء الكبير (١١٥/٤)  
(١١٦).

وابن عدي في الكامل (٢٢٤٤/٦) ولم ينقله الذهبي في الميزان (٣/٦٤)

ولابن معين فيه قولان في رواية عثمان قال: ليس بشيء وفي رواية  
العباس: كذاب.

وقال أبوحاتم: "منكر الحديث" الجرح والتعديل (٥١/٨)  
والذي في الميزان "لا يكتب حديثه"، لا أدرى هل أخطأ الذهبي في النقل أم  
كان في نسخته كما قال.

وقال النسائي: "متروك".

وقال الدارقطني: "ضعيف".

وقال ابن حبان في المجموعين. (٢٦٨/٢)

"تالف في النقل، ذاهب في الرواية، لا يجوز الاحتجاج به بحال لما أتى من الأخبار التي لا تشبه رواية الثقات".

ويرى ابن عدي أنه مع ضعفه يكتب حديثه، لأن الإنكار في أحاديثه لعله من جهة ابن البيلمانى فإن عامة ما يرويه عن ابن البيلمانى" ومحمد بن عبد الرحمن بن البيلمانى ضعيف جداً.

والخلاصة في محمد بن عثيم أنه ضعيف جداً وليس بمتروك لا تحمل الرواية عنه، وأما النسائي فمن المعلوم أنه متشدد ويخشى أن يكون الضعف من قبل شيخه ابن البيلمانى كما قال ابن عدي.

وبعد هذه الدراسة نستطيع أن نقول إن من قال فيه البخاري: "منكر الحديث"، فهو في الغالب لا تحمل الرواية عنه إلا أن بعضهم فإنه يكتب حديثه، ولا يحتاج به لضعف فيه، فإذا وجدت له متابعة يرتفق إلى الحسن لغيره.

### (الثالث) مقارب الحديث:

بفتح الراء وكسرها، وهو من صيغة التعديل والمعنى أن حديث غيره يقارب حديثه، وبالكسرة إن حديثه يقارب حديث غيره من الثقات أي أن حديثه ليس بشاذ ولا منكر.

وقال ابن السيد: إذا قرئ بالكسر فهو من ألفاظ التعديل، وإذا قرئ بالفتح فهو من ألفاظ الجرح. وجزم بذلك أيضاً البليقيني إلا أن الصحيح هو القول الأول بأنه من ألفاظ التعديل على كل حال فهذا هو رأي العراقي والذهبى

والسيوطى وغيرهم<sup>(١)</sup>

وهو الصحيح إن شاء الله وعليه قول البخاري أيضا كما نقل عنه الترمذى في جامعه في كتاب السير باب ما جاء في أمان العبد والمرأة<sup>(٢)</sup>. قال حدثنا يحيى بن أكثم، حدثنا عبد العزىز بن أبي حازم، عن كثير بن زيد، عن الوليد بن رياح، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ قال: "إن المرأة لتأخذ للقوم. يعني تجبر على المسلمين".

وقال الترمذى: «هذا حديث حسن غريب وسألت محمدا (البخاري) فقال: هذا حديث صحيح، كثير بن زيد قد سمع من الوليد بن رياح، والوليد بن رياح سمع من أبي هريرة، وهو مقارب الحديث».

ومثال آخر ما رواه أصحاب السنن<sup>(٣)</sup> ما عدا النسائي، عن عبدالله بن محمد بن عقيل، عن ابن الحنفية، عن علي رضي الله عنه مرفوعا: مفعاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم، قال الترمذى: «سألت محمدا (البخاري) عن عبدالله بن محمد بن عقيل فقال: رأيت أحمد بن حنبل وأسحاق بن إبراهيم والحميدى يتحجرون بحديثه وهو مقارب الحديث<sup>(٤)</sup>.

#### (الرابع) سارق الحديث:

ويعنى أن ينفرد المحدث بحديث، فيجيء السارق ويدعى أنه شارك هذا

(١) فتح المغيث (٣٣٩/١) وتدريب الراوى (٣٤٩/١)

(٢) جامع الترمذى (١٤٤/٤)

(٣) أبو داود (٤١١، ٤٩/١) والترمذى (٩/١) وابن ماجه (١٠١/١) والدارمى (١٧٥/١) والدارقطنى (٣٦٠/١) وأحمد (١٢٣/١-١٢٩) كلهم من طريق عبدالله بن محمد بن عقيل به راجع تخرجه في السان الصغرى (رقم ٣٥٩) بتحقيقى.

(٤) انظر أيضا علل الترمذى (٨١/١)

المحدث في سماع هذا الحديث من الشيخ<sup>(١)</sup>، أو يجد الرواية كتاباً في السوق فقبل أن يسمع من الشيخ المصنف يبدأ يحدث بهذا الكتاب فيقال إنه سرق هذا الحديث.

وروي عن سفيان بن وكيع أنه قال: كان أبوأسامة (حمد بن أسامة) يتتبع كتب الرواة، فيأخذها وينسخها ثم قال سفيان بن وكيع: إني لأعجب كيف جاز حدشه، وكان أمره بینا وكان من أسرق الناس لحديث حميد<sup>(٢)</sup>.

وكذب ابن معين: إبراهيم بن أبياللبيث لأنّه كان يسرق الحديث ويقول للناس: اذهبوا فقولوا له يخرجها من أصل عتيق، فهذه أحاديث حماد بن سلمة لم يشركه فيها أحد<sup>(٣)</sup>.

#### (الخامس) تغير باخره:

بعد الهمزة وكسر الخاء والراء، من اختل ضبطه وحفظه في آخر عمره، وأخر أمره، وقد قرئ بوجهين آخرين أيضاً وهما: «تفير باخرة» بعد الهمزة، وكسر الخاء وفتح الراء، وبعدها تاء مربوطة. و «تفير باخرة» بفتح الهمزة والخاء والراء وبعدها تاء مربوطة والمعنى واحد.

#### (السادس) هو شيخ ليس بذلك:

قال الطيبي: أي شيخ كبير غلب عليه النسيان ليس بذلك المقام الذي يوثق به أي روايته ليست بقوية، انتهى.

(١) فتح المغيث (٣٣٨/١)

(٢) هدي الساري ص ٣٩٩ إلا أن الحافظ رد على سفيان بن وكيع وقال: إنه ضعيف فلا يعتمد به، وحمد بن أسامة أحد الأئمة الأثبات اتفقوا على توثيقه.

(٣) تاريخ بغداد (١٩٤/٦)

وقال القاريء في المرقاة: "وظاهره يقتضي أن قوله، (هو شيخ) للجرح، وهو مخالف لما عليه عامة أصحاب الجرح والتعديل من أن قولهم: هو شيخ من ألفاظ مراتب التعديل، فعلى هذا يعني، إشكال آخر في قول الترمذى، لأن قولهم ليس بذلك من ألفاظ الجرح اتفاقاً، فالجمع بينهما في شخص واحد جمع بين المتنافيين، فالصواب أن يحمل قوله وهو شيخ على الجرح بقرينة مقارنته: ليس بذلك. وإن كان من ألفاظ التعديل وأشعاره بالجرح لأنهم وإن عدوه من ألفاظ التعديل جرحوه أيضاً بإشعاره بالقرب من التجريح، أو نقول: لابد في كون الشخص ثقة من شيئاً: العدالة والضبط كما بين في موضعه، فإذا وجد في الشخص العدالة دون الضبط يجوز أن يعدل باعتبار الصفة الأولى، ويجوز أن يرجح باعتبار الصفة الثانية، فإذا كان كذلك لا يكون الجمع بينهما جمعاً بين المتنافيين، انتهى كلام القاريء".

**(السابع) قول العلماء: هذا الحديث أصح شيء في هذا الباب:**

ليس معناه أن كل ما ورد في هذا الباب فهو صحيح، وهذا الحديث أصح من الكل، بل معناه أن هذا الحديث أرجح من كل ما ورد في هذا الباب، سواء كان كل ما ورد فيه صحيحاً أو ضعيفاً، فإن كان كل ما ورد في الباب صحيحاً فهذا الحديث أرجح في الصحة من الكل، وإن كان كله ضعيفاً فهذا الحديث أرجح من الكل أي أقل ضعفاً من الكل.

وقال النووي: لا يلزم من هذه العبارة صحة الحديث فإنهم يقولون هذا أصح ما جاء في الباب وإن كان ضعيفاً، ومرادهم أرجحه وأقله ضعفاً<sup>(١)</sup>.

(١) نقلام من مقدمة تحفة الأحوذى (٤٠١)

### (الثامن) إلى الصدق ما هو:

المعنى المتباادر إلى الأذهان: ليس ببعيد عن الصدق، ويحمل على المعاني الأخرى أيضاً.

منها: أن حرف الجر يتعلّق بما يصلح التعلّق به وهو هنا قريب فيكون المعنى: فلان قريب إلى الصدق.

ومنها: التردد في التوثيق وذلك إذا جعلنا «ما» نافية فيكون معناه حينئذ: ما هو قريب منه.

ومنها: ما هو بعيد فيكون هذا تأكيداً للجملة الأولى وهي فلان قريب إلى الصدق.

ومنها: أن تكون «ما» استفهامية فكانه قيل: هو قريب إلى الصدق.  
ثم سُأله عن مقدار القرب، فقال: ما هو قليل أو كثير، وأولي التوجيهات  
هو الأول: ليس ببعيد عن الصدق<sup>(١)</sup>.

### اللفاظ الجرح والتعديل

نظر الدقة موضوع الجرح والتعديل، وصعوبة الوصول إلى المقصود المطلوب، وضع العلماً الجهمي لفاظاً خاصة تناسب حال الراوي من الصدق والكذب، كما أن هذه الألفاظ تغنى عن الإسهاب في ترجمة الراوي وبيان ما فيه من الفضائل والرذائل.

والعمدة في ذلك ما قاله ابن المديني، وابن معين، وأحمد، وابن مهدي،

(١) قارن بما في توضيح الأنكار (٤٦٦-٤٦٥/٢)

والشافعي، والبخاري وغيرهم.

وقد اختلف قليلاً هؤلاء الجهابذة في اختيار النون المناسب لكل راوٍ كما اختلفوا أيضاً في التوثيق والتجریح ولكن يمكن ضبطها في المراتب والمنازل.  
وأما المتأخرن من الجهابذة مثل ابن الصلاح والعرافي والذهبی والنوری  
وابن حجر فهم حاولوا أيضاً ضبط هذه الألفاظ بزيادة بعض المراتب ونقصانها  
من مراتب القدماء.

وقد حاول السیوطی التوفیق بين هذه المراتب والمنازل فاحسن وأجاد.  
إليکم هذه المراتب وفيها بعض المخالفۃ للسیوطی وغيره رحمهم الله  
جیعا

### صواتب الغاظ التعديل

الأولى: قال ابن أبي حاتم<sup>(١)</sup>: منهم الثبت الحافظ الورع المتقي الجهذا  
الناقد للحديث.

فهذا الذي لا يختلف فيه، ويعتمد على جرمه وتعديلته، ويحتاج بحديشه  
وكلامه في الرجال.

والي هذه الطبقة يشير العراقي والحافظ وغيرهم بقولهم:  
أوثق الناس، ثقة ثقة، ثقة حافظ.

ويضيف إلى ذلك السیوطی وغيره:  
إليه المنتهي في التثبت، لا أعرف له نظيراً في الدنيا كما قال الشافعي

(١) مقدمة المبح و التعديل (١٠)

في ابن مهدي. أو فلان أثبت الناس، أو أوثق الناس، أو فلان أوثق من أدرك من البشر، كقول حسان بن هشام في ابن سيرين: حدثني أصدق من أدركت من البشر.

المرتبة الثانية: قال ابن أبي حاتم: ومنهم العدل في نفسه، الشبت في روايته، الصدوق في نقله، والورع في دينه، الحافظ لحديثه، المتقن فيه، فذلك العدل الذي يحتاج بحديثه ويوثق في نفسه.

وإلى هؤلاء يشير العراقي والحافظ وغيرهما بإفراد الوصف كقولهم: ثقة، حافظ، عادل، متقن، ثبت<sup>(١)</sup>.

هؤلاء أصحاب المرتبة الأولى والثانية أحاديثهم صحيحة بالدرجة الأولى ومظانها الصحيحان.

المرتبة الثالثة: قال ابن أبي حاتم: الصدوق الورع الشبت الذي بهم أحيانا وقد قبله الجهابذة النقاد، فهذا يحتاج بحديثه (أيضا).

وإلى هؤلاء يشير العراقي والحافظ وغيرهما بقولهم: صدوق لا بأس به، ليس به بأس مأمون، خيار.

هؤلاء حديثهم في المرتبة الثانية وهي التي يحسنها الترمذى ويستكت

(١) مرتبة هؤلاء أعلى من المرتبة الثالثة الذين يقال لهم: لا بأس به ويشير إلى ذلك قول أبي حاتم، قال ابنه سألت أبي عن عبدالجبار بن العباس الشامي فقال: ثقة، قلت: لا بأس به، قال: ثقة الجرج والتعديل (٣١/٣)، وأما إذا قيل في الرواية لا بأس به، فهو برادف في الغالب: الثقة، ومن ذلك ما قاله أبو زرعة الدمشقي: قلت لعبدالرحمن بن إبراهيم: ما تقول في علي بن حوشب الفزارى؟ قال: لا بأس به، قلت: ولم لا تقول ثقة ولا نعلم إلا خيرا؟ قال: قد قلت لك فإنه ثقة، تهذيب التهذيب (٧/٣١٥) وقد عبر الحافظ لم قال عنه أبو حاتم لا بأس به: بقوله: ثقة، انظر ترجمة إبراهيم بن أبي حرة النصيبي في تعجيل المنفعة (١٤) وأما تعبير ابن مهدي فيختلف عن هذا وسوف يأتي ذلك.

عليها أبو داود والمنذري.

قال الذهبي في خطبة كتابه الميزان: لم أتعرض لذكر من قبل فيه محله الصدق، ولا من قبل فيه: لا بأس به، ولا من قبل: هو صالح الحديث، أو يكتب حديثه، أو هو شيخ ، فإن هذا وشبهه يدل على عدم الضعف المطلق<sup>(١)</sup>.

المرتبة الرابعة: قال ابن أبي حاتم: ومنهم الصدوق الورع المغلق الغالب عليه الوهم والخطأ ، والغلط ، والسلو ، فهذا يكتب من حديثه الترغيب والترهيب ، والزهد والأداب ولا يحتاج بحديثه في الحلال والحرام .

إلى هؤلاء يشير ابن الصلاح والعراقي والنوي والحافظ وغيرهم: صدوق سي ، الحفظ ، صدوق له أوهام ، تغير بأخره ، محله الصدق ، شيخ وسط ، شيخ يكتب ، ينظر فيه ، مقبول حيث يتبع وإلا فلين الحديث ، صالح الحديث ، يكتب للاعتبار .

ويلحق بهؤلاء من رمي بشيء من البدع كالتشييع والقدر والنصب والإرجاء والتجمهم وهم في المرتبة الرابعة الخامسة عند الحافظ .

والحكم في هؤلاء يتقوى حديثهم بمثله ، ويصير حسناً لغيره .

### مراتب الفاظ الجرح

ذكر ابن أبي حاتم أرداً المنازل في الجرح وهم الكذابون فقال: «والخامس قد ألق نفسم بهم ، ودلسها بينهم من ليس من أهل الصدق والأمانة ومن قد ظهر للنقاد العلما ، بالرجال أولى المعرفة منهم الكذب . فهذا يترك حديثه ويطرح

(١) ميزان الاعتدال (٤-٣/١)

روايته ويسقط ولا يشتغل به».

وقد قال قبل هذا بشأن الأئمة المقبولين: لا يشوههم كثير من الغفلات، ولا تغلب عليهم الأوهام فيما قد حفظوه ووعوه، ولا يشبه عليهم بالأغلوطات<sup>(١)</sup>.

ثم قال: هؤلاء أهل العدالة فيتمسّك بالذى روى، ويعتمد عليه، ويحكم به، وتجري أمر الدين عليه، ولبيّن أهل الكذب تخرصاً، وأهل الكذب وهما، وأهل الغفلة والنسيان والغلط ورداً على الحفظ، فيكشف عن حالهم، وينبأ عن الوجوه التي كان مجرى روایتهم عليها، إن كذب فكذب، وإن وهم فوهم، وإن غلط فغلط، وهؤلاء هم أهل الجرح، فيسقط حديث من وجب منهم أن يسقط حديثه، ولا يعبأ به، ولا يحمل عليه. ويكتب حديث من وجب كتب حديثه منهم على معنى الاعتبار، ومن حديث بعضهم في الآداب الجميلة والمواعظ الحسنة والرقائق، والترغيب والترهيب هذا أو نحوه<sup>(٢)</sup>.

ويستنبط من قوله جعل لفاظ الجرح على مراتب أشدّها ضعفاً الكذب، ثم أهل الغفلة والنسيان، ثم أهل الغلط.

#### الأولى: أهل الكذب:

وهو الذي يعبر عنه غيره بقوله: مترون الحديث، واهي الحديث، كذاب، ساقط، ما أكذبه، دجال، متهم بالكذب، وهي تشتمل ثلاث مراتب من مراتب الجرح عند الحافظ: الرابعة، والخامسة، والسادسة، والثلاث عند العراقي أيضاً، وهي الثالثة، والرابعة، والخامسة.

(١) مقدمة الجرح والتعديل (٥)

(٢) مقدمة الجرح والتعديل (٦)

ويعبر أهل هذه الطبقة أيضاً بالفاط منها: فلان رد حديثه، مردود الحديث، متروك الحديث، فلان ارم به، فلان لا يساوي شيئاً، فلان هالك، فلان ذاهب، فيه نظر عند البخاري، سكتوا عنه، وضعاع، يضع الحديث، فلان لا يعتبر به، فلان ليس بآمنون<sup>(١)</sup>.

ترى بعض التفاوت في هذه التعابير فبعضها أشد جرحاً من بعض، إلا أن الحكم في هؤلاء: هو أن حديثهم مردود غير مقبول في حال من الأحوال. ومظانه كتب الموضوعات.

### الثانية: أهل الغفلة والنسبيان:

ويطلق عليهم غيره: ضعيف الحديث، مجہول.

و عبر عنه العراقي: بفلان ضعيف، منكر الحديث، حديثه منكر، مضطرب الحديث، فلان ضعفوه، فلان لا يحتاج به.

والحكم في هؤلاء أنه لا يطرح حديثهم بل يعتبر به، كما قال ابن عدي وغيره في أحمد بن بديل بن قريش: حدث عن حفص بن غباش أحاديث أنكرت عليه وهو من يكتب حديثه على ضعفه<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو حاتم عن عبيد بن واقد البصري: ضعيف يكتب حديثه<sup>(٣)</sup>.

### الثالثة: أهل الغلط:

(١) ويستعمل أحمد أحياناً متروك الحديث، وضعيف الحديث يعني واحد، كما نقل عنه ابنه عبد الله عن الحسين بن قيس الرحبي أبو علي الواسطي فقال: «متروك الحديث، ضعيف الحديث وله حديث واحد حسن»، ونقل ابن الجوزي عن أحمد أنه قال: كذاب، انظر تهذيب التهذيب (٣٦٥-٣٦٤/٢).

(٢) تهذيب التهذيب (١٧/١)

(٣) الجرح والتعديل (١٠/٣)

قال عنه الحافظ: مستور أو مجھول الحال.

وقال غيره: ليس بقوى يكتب حديث، لين الحديث.

قال الدارقطني: إذا قلت لين الحديث لم يكن ساقطاً، ولكن مجروها بشيء، لا يسقط عن العدالة، هذه المرتبة أقل ضعفاً من المرتبة الثانية، وإلى هذه المرتبة يشير العراقي بقوله: فلان فيه مقال، فلان فيه ضعف، فلان يعرف وينكر، ليس بذلك القوي، ليس بالمتين، ليس بحجة، ليس بعمدة، ليس بالمرضي، فلان للضعف ما هو، فيه خلف، طعنوا فيه، سيء الحفظ، لين الحديث، تكلموا فيه.  
وهؤلاء أيضاً يخرج حديثهم للاعتبار.

### بعض اصطلاحات النقاد الخاصة بهم

تعبير ابن مهدي «ثقة».

يطلق ابن مهدي كلمة "ثقة" من وصل إلى درجة علبا في المحفظ والاتقان، وإن كان غيره ثقة أيضاً.

قال عبدالرحمن بن أبي حاتم نا أحمـد بن سنـان الواسـطي قال سمعـت عبد الرحمن بن مهـدي ورـبـما جـرـى ذـكـرـ رـجـلـ صـدـوقـ فـي حـدـيـثـ ضـعـفـ، فـيـقـولـ: رـجـلـ صالحـ، حـدـيـثـ يـغـلـبـهـ، يـعـنـيـ أـنـ شـهـوـةـ الـحـدـيـثـ تـغـلـبـهـ.

وقال أيضاً: حدثني أبي نا عبد الرحمن بن عمر الأصبهاني قال سمعـت عبد الرحمن بن مهـدي وـقـيلـ لـهـ: أـبـوـ خـلـدـةـ ثـقـةـ؟  
فـقـالـ: كـانـ صـدـوقـ، وـكـانـ مـأـمـونـاـ، الثـقـةـ سـفـيـانـ وـشـعـبـةـ<sup>(١)</sup>.

يقصد به التناهي في الإمامة، لأن أبا خلدة هذا هو خالد بن دينار البصري أخرج له البخاري، ووثقه يزيد بن زريع وغيره وإن كان في حفظه بعض شيء، ولكن مثله يحتاج به، ولو لم يوثقه أصحاب الحديث إلا من كان في درجة شعبة وسفيان لقل الثقات، ولبطل معظم الآثار.

نقول هذا لأن عبد الرحمن بن مهدي قد وثق جماعة غير شعبة وسفيان.

(٢) قول الدارقطني: فلان لين.

قال الخطيب: حدثني علي بن محمد بن نصر الدينوري قال سمعت حمزة بن يوسف السهمي يقول: سألت أبا الحسن الدارقطني فقلت له:  
إذا قلت فلان لين أيش ت يريد به؟

قال: لا يكون ساقطاً متزوك الحديث، ولكنه مجروح بشيء لا يسقط عن العدالة<sup>(١)</sup>. وتعبيره هذا مقارب لعبارات الآخرين من النقاد

(٣) اصطلاحات ابن معين

ليحيى بن معين عدة تعبيرات في الحكم على الرجال منها:

(١) ليس به بأس. اتفق كتاب الجرح والتعديل على أن ابن معين إذا قال في شخص: ليس به بأس، فمراده ثقة. وقد صرخ ذلك هو بنفسه عن المقصود من هذا التعبير.

روى الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup> بسنده عن أحمد بن أبي خيشمة أنه قال: قلت ليحيى بن معين: إنك تقول فلان ليس به بأس وفلان ضعيف، قال: إذا قلت

(١) الكفاية (ص ٢٣) وانظر أيضاً لسان الميزان (١٣/١١)

(٢) الكفاية (ص ٢٢) ولسان الميزان (١٣/١١)

لَكْ: لِيْسْ بِهِ بَأْسْ فَهُوَ ثَقَةٌ، وَإِذَا قَلْتَ لَكْ: هُوَ ضَعِيفٌ فَلِيْسْ هُوَ بَشَّةٌ وَلَا يَكْتُبْ حَدِيْثَهُ.

إِلَّا أَنَّهُ يَطْلُقُ أَحْيَانًا فَيَقُولُ: ثَقَةٌ فَهَلْ الْلَّفْظَانِ يَعْبَرُانِ عَنِ الْمَفْهُومِ الْوَاحِدِ أَوْ يَخْتَلِفَانِ قَلِيلًا فَإِنَّ (الثَّقَةَ) فِي يَادِيْ، النَّظَرُ أَرْفَعُ مِنْ قَوْلِهِ (لِيْسْ بِهِ بَأْسْ).

وَالَّذِي يَتَتَّبِعُ تَارِيْخَ ابْنِ مَعِينٍ يَجِدُ أَنَّ ابْنَ مَعِينَ لَمْ يَهْتَمْ بِهَذِهِ التَّفْرِقَةِ فَقَالَ فِي شَخْصٍ وَاحِدٍ: (لِيْسْ بِهِ بَأْسْ). وَقَالَ مَرَّةً ثَانِيَةً: (ثَقَةٌ). وَيَجْمِعُ بَيْنَهُمَا أَحْيَانًا.

وَقَدْ تَتَّبِعُ الدَّكْتُورُ أَحْمَدُ نُورُ سِيفُ مُحَقِّقُ تَارِيْخِ ابْنِ مَعِينٍ بَعْضَ الرِّجَالِ الَّذِينَ قَالُ فِيهِمْ ابْنُ مَعِينٍ: (لِيْسْ بِهِ بَأْسْ) وَ(ثَقَةٌ) أَيْ جَمْعُ بَيْنِ التَّعْبِيرَيْنِ، وَهُمْ:

الْأَجْلَحُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، وَأَخْضَرُ بْنُ عَجْلَانَ، وَأَسْدُ بْنُ عُمَرَ، وَالْمَحَارُثُ بْنُ مَرَّةَ، وَهَشْرَحُ بْنُ نَبَاتَةَ، وَحَفْصُ بْنُ مَبِيسَرَةَ، وَالْحَكَمُ بْنُ عَطِيَّةَ، وَحَمَادُ بْنُ دُلَيْلَ، وَحَوْشَبُ بْنُ عَقِيلٍ<sup>(١)</sup>.

وَاسْتَنْتَجُ الْمَحْقُقُ أَنَّ ابْنَ مَعِينَ يَرَى الْمَسَاوَةَ بَيْنَ الْلَّفْظَيْنِ.

وَهَذَا هُوَ الْغَالِبُ فِي إِطْلَاقِ ابْنِ مَعِينٍ (لِيْسْ بِهِ بَأْسْ) أَيْ (ثَقَةٌ) كَقَوْلِهِ فِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حَمِيدٍ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ وَقَدْ وَافَقَهُ أَبُو حَاتَمَ فَقَالَ: ثَقَةٌ<sup>(٢)</sup>، وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ شَرِيعٍ الْأَسْكَنْدَرَانِيِّ الْمَعَافِرِيِّ قَالَ عَنْهُ أَبُو حَاتَمَ: لَا بَأْسَ بِهِ<sup>(٣)</sup>،

(١) تَارِيْخُ ابْنِ مَعِينٍ: (١١٤/١)

(٢) الْجَرْحُ وَالتَّعْدِيلُ: (٢٢٥/٥)

(٣) الْمَصْدَرُ السَّابِقُ: (٢٤٤/٢)

والحسن بن يزيد الأصم قال عنه ابن معين: لا بأس به، ووثقه أبو حاتم<sup>(١)</sup>. ونرى بعض الرجال الذين قال فيهم ابن معين: لا بأس به أنهم من الضعاف عند الآخرين كقوله في الحارث بن عبد الله الأعور: (ليس به بأس)، ومرة صرخ بأنه ثقة، بينما كذبه جميع النقاد، حتى قال عثمان الدارمي: ليس يتتابع يحبني على هذا<sup>(٢)</sup> وكقوله عن عبدالحميد بن الحسن الهلالي أبو عمر: (ليس به بأس) وقال عنه أبو زرعة: (ضعف)<sup>(٣)</sup>. ويذكر بن محمد بن عبد الله بن محمد بن سيرين السيريني، قال عنه ابن معين: (ليس به بأس). وقال: كتبت عنه.

بينما ضعفه جميع النقاد قال عنه البخاري: يتكلمون فيه. وقال أبو زرعة: ذاہب الحديث، وقال ابن عدي: كل رواياته لا يتتابع عليها<sup>(٤)</sup>. وأبان بن إسحاق الأستاذ الكوفي قال عنه ابن معين: (ليس به بأس). وقال الأزدي: متزوك الحديث<sup>(٥)</sup>. وكل شرم بن جوشن قال عنه ابن معين: (ليس به بأس)، وقال عنه أبو حاتم: (ضعف الحديث)<sup>(٦)</sup>.

هذه بعض النماذج لمخالفة النقاد ابن معين في قوله: (ليس به بأس)، و قوله: (ثقة)، وال المجال اجتهادي كما سبق فليس كل من قال فيه ابن معين: ليس به بأس هو ثقة عند غيره.

(١) المصدر السابق: (٤٣/٣)

(٢) ميزان الاعتدال: (٤٣٥/١)

(٣) الجرح والتعديل: (١١/٦)

(٤) ميزان الاعتدال: (٣٤١/١ - ٣٤٢)

(٥) تهذيب التهذيب: (٩٣/١)

(٦) الجرح والتعديل (١٦٤/٧)

(٢) ليس بشيء؛ هذا التعبير فسر بمعنىين أحدهما: أن أحاديثه قليلة كما قال الحافظ ابن حجر في مقدمة فتح الباري في ترجمة عبد العزيز بن المختار البصري، وثقة ابن معين في رواية، وقال في رواية: إنه ليس بشيء قال الحافظ: احتاج به الجماعة وذكر ابن القطان الفاسي أن مراد ابن معين بقوله في بعض الروايات: (ليس بشيء يعني أن أحاديثه قليلة جداً).

والمعنى الثاني في غير الفالب أن يقصد به التضعيف كما يعني الجمهور كما قال في أئوب بن سعيد الرملي الشيباني: ليس بشيء، وقال أبوحاتم: لين الحديث<sup>(١)</sup>.

وقال في الحارث بن شبل البصري: ليس بشيء. وقال أبوحاتم: منكر الحديث ليس بالمعروف<sup>(٢)</sup>.

وقال في الحارث بن نبهان الجرمي ليس بشيء.

وقال فيه أحمد: رجل صالح ولم يكن يعرف بالحديث ولا يحفظه منكر الحديث<sup>(٣)</sup>.

وقال في إسماعيل بن يعلى الشقفي أبوأمية: ضعيف ليس بشيء، وقال فيه أبوحاتم ضعيف الحديث، أحاديثه منكرة. وقال فيه أبوزرعة: واهي الحديث ضعيف الحديث ليس بقوى<sup>(٤)</sup>.

(١) المجرى والتعديل (٢٥٠/٢)

(٢) المصدر السابق (٧٧/٣)

(٣) المصدر السابق (٩٢/٣)

(٤) المصدر السابق (٢٠٣/٢)

وقال في أبوبن سلمة الرملني: ليس بشيء وضعفه أبوحاتم وأبوزرعة<sup>(١)</sup>  
وأحياناً يصرح فيقول: ليس بشقة كقوله في إبراهيم بن عثمان بن  
عبدالله: أبوشيبة العبسي ليس بشقة. وقال فيه أحمد: مترونك الحديث، وقال  
أبوحاتم وأبوزرعة: ضعيف<sup>(٢)</sup>.

كقوله في إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى الأسلمي: ليس بشقة كذاب،  
وقد كذبه أحمد وأبوزرعة وأبوحاتم<sup>(٣)</sup>.

وكقوله في إبراهيم بن يزيد أبوإسماعيل الحوزي ليس بشقة، وليس بشيء.  
وقد كذبه أحمد، وقال أبوحاتم: ضعيف الحديث، وقال هو وأبوزرعة: منكر  
الحديث<sup>(٤)</sup>.

وأحياناً يطلق كلمة ضعيف: كقوله في إسماعيل بن إبراهيم بن مهاجر  
البجلي: ضعيف. وقال فيه أبوحاتم: ليس بقوى يكتب حديثه<sup>(٥)</sup>.  
وإسماعيل بن زيد بن مجمع: ضعيف<sup>(٦)</sup>.

وأبوبن جابر اليمامي ضعيف، وقد ضعفه أيضاً أبوحاتم، وقال

(١) المصدر السابق (٢٤٨/٢)

(٢) الجرج والتعدل (١١٥/٢)

(٣) المصدر السابق (١٢٦/٢)

(٤) المصدر السابق (١٤٦/٢)

(٥) المصدر السابق (١٥٢/٢)

(٦) المصدر السابق (١٧١/٢)

أبوزرعة: واهي الحديث ضعيف<sup>(١)</sup>.

(٣) لا أعرفه: فإذا قال ابن معين في رجل: لا أعرفه فمعني به أنه لا يعرف أخباره ومورياته.

قال ابن عدي: قول يحيى بن معين في الراوي لا أعرفه، كان يحيى إذا لم يكن له علم ومعرفة بأخباره وروياته يقول: لا أعرفه<sup>(٢)</sup>.

والمثال في ذلك ما ذكره الخطيب في حاجب بن الوليد بن ميمون. قال عبدالخالق بن منصور سألت يحيى بن معين عن حاجب؟ فقال لا أعرفه، وأما أحاديثه فصحيحة. فقلت: أترى أن أكتب عنه؟ فقال ما أعرفه، وهو صحيح الحديث وأنت أعلم<sup>(٣)</sup>.

وقد تضاربت أقوال ابن معين في بعض الرجال فوصفه مرة بأنه ثقة، ومرة بأنه ضعيف، كما قال في الجراح بن مليح: إنه ثقة، وقال مرة: إنه ضعيف. وقد وثقه أبو داود والتساني وغيرهما وروى له مسلم<sup>(٤)</sup> وقال مثل هذا في عتاب بن بشير<sup>(٥)</sup>، وغيرهم.

كما أقرط ابن معين في تكذيب بعض الشفقات مثل أحمد بن عيسى بن حسان المعري، وقد دافع عنه الخطيب قائلاً: مارأيت لمن تكلم فيه حجة توجب

(١) المصدر السابق (٢٤٢/٢)

(٢) الكامل (ب) ٢٠٩

(٣) تاريخ بغداد (٢٧١/٨)

(٤) ميزان الاعتدال (٣٨٩/١)

(٥) المصدر السابق (٢٧/٣)

ترك الاحتجاج بحديشه. وقال الحافظ: إنما أنكروا عليه ادعاه السماع ولم يقم بالوضع وليس في حديثه شيء من المناكير وهو من رجال الصحيحين<sup>(١)</sup>.

(٤) (تفيسير قول البخاري: فيه نظر)

كان الإمام البخاري لطيف العبارة، قلما استعمل في الرواية الأنفاظ القاسية مثل الكذاب، والدجال، وغيرها، فكان يعبر بقوله: فيه نظر، لمن تركوه، وهو من أرداء المنازل كما نص على ذلك كثير من الأئمة مثل العراقي والسيوطى وغيرهما.

قال الذهبي: لا يقول البخاري فيه نظر إلا فيمن يتهمه غالباً<sup>(٢)</sup>.

ولكن ياترى هل هذه القاعدة مطردة فيمن يقول البخاري «فيه نظر» أم هي على الغالب الذي يظهر من تتبع بعض من قال فيه البخاري «فيه نظر» ليس كلهم في أرداء المنازل، بل بعضهم من الثقات بشهادة الأئمة الجهابذة كابن معين وغيره. وقد وقفت على جملة من الرواية الذين قال فيهم البخاري: فيه نظر<sup>(٣)</sup>، وهم ليسوا من الكاذبين والتروكين الذين لا تحمل الرواية عنهم، منهم:

(١) أوس بن عبد الله الريعي أبو الجوزاء البصري. قال البخاري: في إسناده نظر<sup>(٤)</sup>.

(١) تهذيب التهذيب (٦٥/١)

(٢) ميزان الاعتدال (٤١٦/١)

(٣) لقد اختارت طالب من طلاب كلية الحديث الشريف بحثاً للسنة الرابعة قبل أعوام، وكان عنوانه: من قال فيه البخاري: فيه نظر جمعاً من التاريخ الكبير والدراسة لبعضهم فكانت حصيلة الطالب أربعة وتسعين روايا من، قال البخاري: «فيه نظر» أو «في إسناده نظر».

(٤) التاريخ الكبير (١٦/٢-١٧)

وقال ابن حبان في الثقات: كان عابداً فاضلاً.

وقول البخاري: في إسناده نظر: إنما قاله عقب حديث رواه له في التاريخ من رواية عمرو بن مالك البكري، والبكري ضعيف عنده.

وقال ابن عدي: قول البخاري: في إسناده نظر، يريد أنه لم يسمع من مثل ابن مسعود وعائشة وغيرهما لا أنه ضعيف عنده. وأحاديثه مستقيمة.

وقال الحافظ: أوس بن عبد الله تابعي ثقة أخرج له أصحاب السنة<sup>(١)</sup>.

(٢) ثعبة بن يزيد الحمانى. قال البخاري: في حديثه نظر لا يتبع في حديثه. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقد وثقه النسائي.

وقال ابن عدي: لم أر له حديثاً منكراً في مقدار ما يرويه<sup>(٣)</sup>.

(٤) ثمامة بن وايل بن حصين بن حمام أبو ثقال. قال البخاري: في حديثه نظر<sup>(٤)</sup>.

وقد أخرج له الترمذى وابن ماجه<sup>(٥)</sup>، وغيرهما حديثاً واحداً في التسمية

(١) تهذيب التهذيب (٣٨٤/١)

(٢) التاريخ الكبير (١٧٤/٢)

(٣) تهذيب التهذيب - ٢٦/٢٦) وفي التقريب: صدوق شيعي.

(٤) لم أجده ترجمته في التاريخ الكبير فأنظر فيه، وإنما ذكره الحافظ في تهذيب التهذيب (٢/٣).

(٥) الترمذى (٣٧/١)، وابن ماجه (١٤٠/١)، وأحمد (٤/٧٠)، (٥/٣٨٢) كلهم من طريق ثمامة بن وايل، عن رياح بن عبد الرحمن بن أبي سفيان، أنه سمع جدته بنت سعيد بن زيد، تذكر أنها سمعت أباها سعيد بن زيد يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم. «لا صلاة لمن لا وضوء له».

على الوضوء، قال الترمذى في الجامع: سألت محمدًا (البخاري) عن هذا، فقال: ليس في هذا الباب أحسن عندي من هذا.

(٤) حرب بن سرير - بالمهملة والجيم - بن المنذر المنقري أبوسفيان البصري البزار. قال فيه البخاري: فيه نظر<sup>(١)</sup>. وقد وثقه ابن معين.

وقال أحمد: ليس به بأس.

وقال ابن عدي: ليس بكثير الحديث، وكل حديثه غريب وأفراد وأرجو أنه لا يأس به.

وقال ابن حبان: يخطئ، كثيراً حتى خرج عن حد الاحتجاج به إذا انفرد وقال الدارقطني: صالح<sup>(٢)</sup>.

(٥) راشد بن داود البرسّمي - بفتح الموندة والمهملة بينهما راء ساكنة - أبو المهلب. قال البخاري: فيه نظر<sup>(٣)</sup>. وقد وثقه ابن معين.

وقال عثمان الدارمي عن دحيم: هو ثقة عندي.

---

ولا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه "انظر تخریج هذا الحديث في السنن الصغرى (رقم ٩٣) بتحقيقني".

(١) التاريخ الكبير (٦٣/٣)

(٢) انظر تهذيب التهذيب (٢٢٤/٢)

(٣) ترجمة البخاري في التاريخ الكبير (٢٩٧/٢) ولم يقل: "فيه نظر" وإنما ذكره الحافظ في التهذيب (٢٢٥/٣).

وذكره ابن حبان في الثقات. وضعفه الدارقطني.

(٦) عبد الرحمن بن سلمان الحجري الرععاني المصري. قال فيه البخاري:  
فيه نظر<sup>(١)</sup>.

قال النسائي: ليس به بأس.

وله عند مسلم حديث في مبيت ابن عباس عند ميمونة<sup>(٢)</sup>.

(٧) عمار بن عمارة أبوهاشم الزعفراني البصري قال فيه البخاري: فيه  
نظر<sup>(٣)</sup>.

وقد وثقه ابن معين والطيبالسي.

وقال أبوحاتم: ما أرى به بأساً.

وذكره ابن حبان في الثقات وذكره العقيلي في الضعفاء.

(٨) عباد بن كثير الرملاني الفلسطيني، قال البخاري: فيه نظر<sup>(٤)</sup>.

وقد وثقه ابن معين، وقال في رواية: لا بأس به.

وقال ابن المديني: ثقة لا بأس به<sup>(٥)</sup>.

(٩) عبيد الله بن سعيد، أبو مسلم الجعفري قائد الأعمش. قال البخاري:

(١) التاريخ الكبير (٢٩٤/٥)

(٢) تهذيب التهذيب (١٨٧/٦)

(٣) ترجمه البخاري "في" التاريخ الكبير (٢٩/٧) ولم يقل: "فيه نظر" وإنما نقله عنه المحافظ في  
تهذيب التهذيب (٤٠٥/٧)

(٤) التاريخ الكبير (٤٣/٦)

(٥) ميزان الاعتدال (٣٧٠/٢)

"في حديثه نظر"<sup>(١)</sup>.

قال أبو داود: عنده أحاديث موضوعة.

ذكره ابن حبان في الثقات وقال: يخطيء وذكره أيضاً في الضعفاء.

فقال: كثير الخطأ فاحش الوهم، ينفرد عن الأعمش وغيره بما لا يتابع عليه.

وقال العقيلي: يكتب حديثه وينظر فيه<sup>(٢)</sup>.

(١) محمد بن مسلم أبو سعيد المؤذن قال البخاري: فيه نظر<sup>(٣)</sup>.  
وثقه أحمد، وأبي معين، والعجلاني، والنمساني وأبو حاتم، وأبوداود  
وأبوزرعة، وخلق، وهو من رجال مسلم.

(٢) يحيى بن سليم أبو بليج الفزاري الواسطي قال البخاري: فيه  
نظر<sup>(٤)</sup>.

وقد ثقه أبي معين، ومحمد بن سعد، والنمساني، والدارقطني، وغيرهم.  
وقال أبو حاتم: صالح الحديث لا يأس به.

(١) ترجمه البخاري في التاريخ الكبير (٣٨٣/٥) ولم يقل "في حديثه نظر" وإنما ذكره الذهبي في الميزان (٩/٣) ورمز له [خ، ت] وهو خطأ مطبعي والصواب [خت] يعني رواه البخاري معلقاً كما في التقريب.

(٢) تهذيب التهذيب (١٦/٧).

(٣) ترجمه البخاري في التاريخ الكبير (٢٢٣/١) ولم يقل: "فيه نظر" وإنما ذكره الذهبي في الميزان (٤٠/٤) والحافظ في تهذيب التهذيب (٤٥٤/٩).

(٤) ترجمه البخاري في التاريخ الكبير (٢٧٩/٨) فقال: يحيى بن أبي سليم، ويقال: يحيى بن أبي الأسود ولم يقل: "فيه نظر" وإنما ذكره الذهبي في الميزان (٣٨٤/٤).

وقال أَحْمَدُ: رَوَى حَدِيثًا مُنْكَرًا، وَضَعْفُهُ الْجُوزِجَانِيُّ.

وقال ابن حبان: كان يخطي.

(١٣) زياد بن الربيع البصريي، وثقه أَحْمَدُ، وَأَبُو دَاوُدُ، وَابْن حبان.

ونقل ابن عدي في الكامل عن الدولابي عن البخاري أنه قال: "في إسناده نظر" ثم قال: ماؤرى برواياته بأساً. والغريب في الأمر أن البخاري روى عنه في صحيحه حديثاً واحداً في المغازى من روايته عن أبي عمران الجوني، عن أنس: أنه نظر إلى الناس وعليهم الطيالسة<sup>(١)</sup>.

وبعد هذه البراعة لهؤلاء الأشخاص نستطيع أن نقول: إن قول البخاري رحمة الله تعالى "فيه نظر" ليس المقصود به أن الرجل ساقط وهالك دائماً ولذا أحسن الذهبي عند ما قال لا يقول البخاري "فيه نظر" إلا فيمن يتهمه غالباً فقيده بالفالب وهذا هو الصحيح فيجب على من يقف على قول البخاري أن يتتأكد من كلام النقاد الآخرين ولا يتسرع بالحكم عليه بالوضع والتهمة.

(معنى قول البخاري: صدوق)

يبدو أن البخاري إذا قال في شخص: صدوق يقصد به أنه من الثقات، فقد قال في إسماعيل بن أبأن الوراق الأزدي أبي إسحاق: صدوق. وهو من رجال الصحيح، وثقه أَحْمَدُ والدارقطني وغيرهما<sup>(٢)</sup>.

(١) ترجمة البخاري في التاريخ الكبير (٣٥٣/٣) ولم يقل "في إسناده نظر" وإنما ذكره ابن عدي في الكامل (١٠٥٢/٢) ونقل عنه الحافظ في الهدى (ص ٤٠٣) وذكره من وثقه.

(٢) تهذيب التهذيب (٢٧٠/١)

## توكيد الاصطلاحات عند الترمذى

لقد عرف الترمذى بكثرة الاصطلاحات المركبة في جامعه مثل قوله: "حسن صحيح" أو "حسن غريب"، أو "صحيح غريب" أو "حسن صحيح غريب" أحياناً يأتي بالإفراد مثل قوله: "حسن" و "صحيح" و "غريب" ويعقب أحياناً بعد هذا فيقول: "لانعرفه إلا من هذا الوجه".

ما جعل العلماً يكشفون مراده، ويبينون قصده، فاختلت أقوالهم، وتشعبت مشاريهم في فهم هذه العبارات. والسبب في ذلك هو أن الترمذى لم يعرف في كتابه "العلل" إلا الحديث الحسن، حيث قال: "ما ذكرنا في هذا الكتاب حديث حسن فيما أردنا به حسن إسناده عندنا. (وهو) كل حديث يُروى، لا يكون في إسناده من يتهم بالكذب، ولا يكون الحديث شاذًا، يُروى من غير وجه نحو ذلك فهو عندنا حسن. وما ذكرنا في هذا الكتاب، حديث غريب، فإن أهل العلم يستغربون الحديث لمعان. رب حديث يكون غربياً لا يُروى إلا من وجه واحد، مثل ماحدث حماد بن سلمة عن أبي العشرا، عن أبيه قال: قلت يا رسول الله أما تكون الذكرة إلا في الخلق، واللبنة، فقال: لوطننت في فخذها أجزاء، عنك، فهذا حديث تفرد به حماد بن سلمة عن أبي العشرا، ولا يعرف لأبي العشرا، عن أبيه إلا هذا الحديث، وإن كان هذا الحديث مشهوراً عند أهل العلم". فلم يتعرض الترمذى لتعريف الحديث الصحيح ولعل ذلك استثناء، بشهرته عند أهل هذا الفن.

لذا وجب إيضاح بعض الأمور التي أشار إليها الترمذى في قوله هذا.  
(الأمر الأول) لقد قال الترمذى في تعريف الحسن ... وأن يُروى من غير

وجه: أي بتعدد إسناده، إلا أنه يخالف كثيراً في جامعه، فيقول عقب الحديث:  
هذا حديث حسن، لأنعرفه إلا من هذا الوجه.

فعلى سبيل المثال قال في كتاب الصلاة باب ما ذكر في الاغتسال عندما  
يسلم الرجل، عن قيس بن عاصم: أنه أسلم، فامر النبي ﷺ أن يغتسل  
بماء وسدر.

قال الترمذى: هذا حديث حسن لأنعرفه إلا من هذا الوجه<sup>(١)</sup>.

وفي كتاب البيوع -باب ماجاء في التبكيت بالتجارة، عن صخر الفامدي  
قال: قال رسول الله ﷺ: اللهم بارك لأمتى في بكورها. قال الترمذى:  
حديث صخر الفامدي حديث حسن لأنعرف لصخر الفامدي عن النبي ﷺ غير  
هذا الحديث<sup>(٢)</sup>.

وفي كتاب الجهاد - باب ماجاء في الفرار من الزحف، عن يزيد بن أبي  
زياد، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن ابن عمر، قال: يعثنا رسول الله  
ﷺ في سرية فحاصل الناس حيصة، فقدمنا المدينة فاختبئنا بها،  
وقلنا هلكنا، ثم آتينا رسول الله ﷺ فقلنا يا رسول الله نحن  
القرّارون، قال: بل أنتم العكّارون وأنا فنتكم.

قال الترمذى: هذا حديث حسن لأنعرفه إلا من حديث يزيد بن أبي  
زياد<sup>(٣)</sup>.

---

(١) (٤٥/٢).

(٢) (٤٥/٢).

(٣) (٤٦/٢١٥).

ومعنى قوله فحاص الناس حيصة، يعني فروا من القتال.  
ومعنى قوله: بل أنت العكارون، العكار الذي يفر إلى إمامه لينصره،  
ليس يريد الفرار من الزحف.

وفي كتاب الأدب -باب ماجاء في طيب الرجال والنساء، عن أبي هريرة  
قال: قال رسول الله ﷺ: طيب الرجال ما ظهر ريحه وخفى لونه، وطيب  
النساء ما ظهر لونه وخفى ريحه.

قال الترمذى: هذا حديث حسن، إلا أن الطفاوي لأنعرفه إلا في هذا  
الحديث ولا نعرف اسمه<sup>(١)</sup>.

فهذا الحكم منه على هذه الأحاديث وغيرها غير مطلق لتعريف الحسن.  
وقد سجل العراقي مثل هذه الاعتراضات كثيراً في شرحه للجامع وألفيته<sup>(٢)</sup>.  
إلا أن هذه الأحاديث التي أشار إليها العراقي تتضمن حكمين: الحسن  
والغريب. فقول الترمذى حسن غريب لأنعرفه إلا من هذا الوجه يقتضي أنه لم يرو  
إلا من وجه واحد فقط كما هو شرط الغريب، وسيأتي تفصيل ذلك في الأمر  
الثاني.

وأجاب العلماء عن هذا الإشكال بأجوبة منها:

أولاً- إن أوصاف هذه الأحاديث وحدها كافية لجعلها حساناً بدون حاجة  
إلى ما يقويها وقاربت أن تكون صحيحة لواخف ضبط رجاله. وتعریف الترمذى  
يشمل نوعاً خاصاً من الحسن.

(١) ١٧/٥

(٢) توضیح الأفکار: ١٦١/١ وقارن بما قاله المانظ أيضاً في شرح نخبة الفكر ص ٧٥-٧٦  
شرح على القاري.

وثانياً: أن قيده أن يروى من غير وجه لمن لا يصل بنفسه إلى درجة الحسن لأجل ضعف فيه.

قال أبو الفتح البعمري: إن الذي يحتاج إلى مجبيته من غير وجه ما كان راوياً في درجة المستور، ومن لم تثبت عدالته، وأكثر ما في الباب أن الترمذى عرف الحسن بنوع منه لا بكل أنواعه<sup>(١)</sup>.

وثالثاً: أن الترمذى لم يقل: ويروى من غير وجه عن النبي ﷺ فيحتمل أن يكون مراده عن النبي ﷺ ويحتمل أن يحمل كلامه على ظاهره وهو أن يكون معناه يروى من غير وجه ولو موقوفاً ليستدل بذلك على أن هذا المروع له أصل بعضده به.

وهذا كما قال الشافعى في الحديث المرسل أنه إذا عصده قول صحابي، أو عمل عامة أهل الفتوى به كان صحيحاً<sup>(٢)</sup>.

(الأمر الثاني) قول الترمذى: حسن غريب ولا نعرفه إلا من هذا الوجه.  
انظر على سبيل المثال<sup>(٣)</sup>.

والإشكال في هذه الأحاديث هو استحالة جمع تعدد الطرق مع الغرابة.  
فإن الحسن ماروا من وجه آخر والغريب ماروا من وجه واحد.

والجواب عن هذا الإشكال كما في الأصول وهو أن رتبة هذه الأحاديث

(١) توضيع الأفكار: (١٦١/١) وقارن بما قاله الحافظ أيضاً في شرح نخبة الفكر ص ٧٥ - ٧٦  
يشرح على القاري.

(٢) شرح العلل لابن رجب (١/٢٩٩ - ٣٠٠)  
٣٢/٤، ٥٢١، ٣٦٧، ٣٥٤، ٢٨٦، ٢٦٧، ١٢٨/٣، ٥١٣، ٤٢٨، ٣١٧، ٢٧١، ١٣٣، ٥٧/٨٣  
٢٣٥، ٢٠٣، ١٩٧، ١٨٢، ١٧٨، ١٧٦، ١٧٥، ٢٣٥، ٩٩، ٨٩، ٨٣، ٦٣، ٥٨، ٥١

كافية لجعلها حساناً بدون حاجة إلى دعم خارجي وأكده ذلك بقوله: غريب لأنه لم يعرف هذا الحديث إلا من جهة واحدة. وهذا يرافق قول من يقول: حسن لذاته.

فقوله: حسن غريب ولا نعرفه إلا من هذا الوجه أقوى من قوله: حسن غريب فقط لأن الأول حسن بالتأكيد لأنه قال: لا نعرفه إلا من هذا الوجه، والقسم الثاني يحتمل أن يكون حسناً لغيره ويكون غريباً من حيث المفهوم لا من حيث الإسناد ولذا أطلق ولم يقيده بوجه واحد. انظر على سبيل المثال<sup>(١)</sup>.

(الأمر الثالث): قول الترمذى: حسن غريب وإسناده ليس بمتصل يقصد به الضعيف لأنه أبىان عن علة ضعفه في أكثر الأماكن.

فقال في حديث علي بن أبي طالب<sup>(٢)</sup> "هذا حديث غريب وإسناده ليس بمتصل. وأبى جعفر محمد بن علي بن الحسين لم يدرك علي بن أبي طالب" أي فيه انقطاع.

وقال في حديث ركانة: أنه صارع النبي ﷺ فصرعه النبي صلى ﷺ. قال: "هذا حديث حسن غريب وإسناده ليس بالقائم ولا نعرف أبا الحسن العسقلاني ولا ابن ركانة"<sup>(٣)</sup> "وفيه جهالة" وقال في حديث أبي هريرة المرفوع "اليوم الموعود، يوم القيمة، واليوم المشهود، يوم عرفة، والشاهد يوم الجمعة...)" هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث موسى بن عبيدة،

٤٩٧، ٤٨٥، ٤٢٥، ٣٥٧، ٣٥٥، ٣٤١، ٣٤٢، ٣٤٠، ٣٣٤، ٢٩٢، ٢٦٥/٢، ٢٤٧/١١، ١١٣، ١٠٩، ٧٤، ٧١، ٧٠، ٣٦٥/٣

(٢) ج (٤) ٩٩/٤

(٣) ٤٤٨/٤

وموسى بن عبيدة يضعف في الحديث، ضعفه يحيى بن سعيد وغيره<sup>(١)</sup>.  
والإشكال في هذه الأحاديث وغيرها هو الجمع بين قوله "حسن" وقوله  
وليس إسناده يتصل" أو" فيه ضعيف" فإن الحسن عند ما لا يكون في إسناده  
متهم بالكذب ولا يكون الحديث شاذًا ويرُوي من غير وجه، ونرى في الأمثلة  
السابقة الانقطاع والجهالة والضعف في بعض الرجال، فكيف يجمع الحسن مع  
الانقطاع والجهالة والضعف، ويعجب عن هذا كما أجاب ابن الصلاح وغيره أن  
الحسن على قسمين :

أحدهما: الذي لا يخلو رجال إسناده من مستور لم تتحقق أهليته غير أنه  
ليس مغلاً كثیر الخطأ فيما يرويه، ولا هو متهم بالكذب في الحديث، أي لم  
يظهر منه تعمد الكذب في الحديث ولا سبب آخر مفسق، ويكون متن الحديث مع  
ذلك قد عرف بأن رُوِيَ مثله أو نحوه من وجه آخر أو أكثر حتى اعتضد بمتابعة من  
تابع راويه على مثله أو بالله من شاهد، وهو ورود حديث آخر بنحوه فيخرج بذلك  
عن أن يكون شاذًا ومنكرًا. وكلام الترمذى على هذا القسم يتلذل<sup>(٢)</sup>.

لأنه اشترط أن لا يكون الراوى متهمًا بالكذب فيدخل في الحسن روایة  
الثقة، ورواية الصدق غير الضابط، ورواية الضعفاء الذين لم يتمتهموا بالكذب،  
مثل سوء الحفظ، ومن وصف بالغلط والخطأ، وكذلك المستور الذي لم ينقل فيه  
جرح ولا تعديل فإن أوصاف هؤلاء لاتنافي شرط عدم الاتهام بالكذب، وأما إذا  
كان الضعف لاينجبر فهذا لا يدخل في تعریف الحسن لأنّه قال: ويرُوي من وجه  
آخر، والضعف الشديد الذي لاينجبر لاينفعه ولو جاء من طريق آخر. فالضعف

---

(١) (ج ٤٣٦/٥)

(٢) مقدمة ابن الصلاح (ص ١٥-١٦)

على قسمين. ضعف خفيف لا يمتنع العمل به وهو يشبه الحسن عند الترمذى هو أقرب إلى الصحة من الضعف كما مضى، والضعف الشديد الذى هو أقرب إلى الضعف من الصحة وهو لا يجوز العمل به.

وأما الانقطاع فإنه لم يشترط نفيه في تعريف الحسن بل اشترط فقط نفي الشذوذ، فإذا كان الرواوى موصوفاً بالضبط وترجع الظن بأنه حفظه، وروى من وجه آخر لا يضر الانقطاع فيه.

(الأمر الرابع) إذا أطلق الترمذى: كلمة (غريب) فإنه يقصد بها الضعيف في الغالب، ولذا نرى أنه يعقبه في أكثر الأحيان بقوله: "فيه فلان ضعيف" أو "ليس إسناده متصلاً"، أو "فلان لا يعرف"، وغير ذلك انظر على سبيل المثال:

١- حديث أبي أمامة: "خير الأضحية الكبش، وغير الكفن الحلة" حيث قال فيه: "هذا حديث غريب وعفیرون بن معدان يضعف في الحديث"<sup>(١)</sup>.

٢- حديث معاذ بن جبل: "من عَيْرَ أخاه بِذَنْبِهِ لَمْ يَمْتَحِنْهُ حَتَّى يَعْمَلْهُ". حيث قال فيه: "هذا حديث غريب وليس إسناده متصلاً، وخالد بن معدان لم يدرك معاذ بن جبل"<sup>(٢)</sup>.

٣- وحديث سالم بن عبد الله عن أبيه: "باب أمعى الذين يدخلون منه الجنة عرضه مسيرةراكب الجماد ثلاثة ...". فإنه قال فيه: "هذا حديث غريب. سألت محمدًا عن هذا الحديث فلم يعرفه وقال: خالد بن أبي بكر

(١) ج (٤) ٩٨

(٢) ج (٤) ٦٦١

مناكيير عن سالم، عن عبد الله<sup>(١)</sup>.

٤- وحديث عمر بن إسحاق بن أبي طلحة عن أمه، عن أبيها "يُشَمَّتُ العاطس ثلاثة، فإن زاد فإن شت فشمته وإن شت فلا". فإنه قال فيه: "هذا حديث غريب وإن سناه مجهول"<sup>(٢)</sup>.

٥- وحديث سعيد بن المسيب (غير مرفوع): إن الله طيب يحب الطيب، نظيف يحب النظافة، كريم يحب الكرم جواد يحب الجود، فنظفوا [أرأه قال] أفنیتكم ولا تشبهوا باليهود. قال: فذكرت ذلك لمهاجر بن مسمار فقال: حدثنيه عامر بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه، عن النبي ﷺ مثله إلا أنه قال: نظفوا أفنیتكم.

حيث قال فيه: "هذا حديث غريب، وخالد بن إياس يضعف"<sup>(٣)</sup>.

٦- وحديث أبي هريرة "من قرأ حم المؤمن- إلى- إليه المصير" وأية الكرسي حين يصبح حفظ بهما حتى يمسى، ومن قرأهما حين يمسى حفظ بهما حتى يصبح.

فإنه قال فيه: "هذا حديث غريب، وقد تكلم بعض أهل العلم في عبد الرحمن بن أبي بكر ابن أبي مليكة المليكي من قبل حفظه"<sup>(٤)</sup>.

٧- وحديث أنس "إن لكل شيء قلبًا، وقلب القرآن ياسين، ومن

(١) ج (٤/٦٨٤)

(٢) ج (٥/٨٥)

(٣) ج (٥/١١٢)

(٤) ج (٥/١٥٨)

قرأ ياسين كتب الله له بقراءتها قرابة القرآن عشر مرات".

حيث قال فيه: "هذا حديث غريب لانعرفه إلا من حديث حميد بن عبد الرحمن، وبالبصرة لا يعرفون من حديث قتادة إلا من هذا الوجه وهارون أبو محمد شيخ مجهول" <sup>(١)</sup>.

٨- وحديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه "من قرأ القرآن واستظره فأهل حلاله، وحرم حرامه أدخله الله به الجنة وشفعه في عشرة من أهل بيته كلهم وجبت لهم النار".

فإنه قال فيه: "هذا حديث غريب لانعرفه إلا من هذا الوجه وليس إسناده صحيح، وحفص بن سليمان يضعف في الحديث" <sup>(٢)</sup>.

هذه بعض الأمثلة لقول الترمذى: (غريب) وحكمه عليه بتضعيفه.

والغريب ضد المشهور، وهو في كلام علماء الحديث ما انفرد راوياه به مطلقاً، ولم يشاركه فيه أحد كحدث الزهري وقتادة وأشباههما من الأئمة من يجمع حديثهم إذا انفرد الرجل عنهم بالحديث يسمى غريباً <sup>(٣)</sup>.

قال ابن الصلاح: وكذلك الحديث الذي ينفرد فيه بعضهم بأمر لا يذكره فيه غيره، إما في متنه، وإما في إسناده.

ومن الغريب ما يكون صحيحاً كأن يكون الراوي من الثقات الصابطين، ومن الغريب ما يكون ضعيفاً كأن يكون الراوي من الضعفاء والمغفلين، ومن

(١) ج (١٦٢/٥)

(٢) ج (١٧١/٥ - ١٧٢)

(٣) من قول أبي عبدالله بن مسدة انظر مقدمة ابن الصلاح (ص ١٣٩).

يغلب عليهم الوهم والغلط، أشار إلى ذلك ابن الصلاح بقوله: «ثم إن الغريب ينقسم إلى صحيح كالأفراد المخرجة في الصحيح وإلى غير صحيح وذلك هو الغالب على الغرائب».

والترمذى في الغالب يقصد بالغريب القسم الثاني، لأنه لم يقرن بالصحة والحسن وتفرد الرواى الضعيف بالحديث مظنة للخطأ والوهم، ومن ثم يكثرون الضعف في الغرائب ولذا قال الإمام أحمد: اتقوا هذه الغرائب، فإن عامتها عن الكاذبين<sup>(١)</sup>.

وقال رحمة الله تعالى: وما ذكرنا في هذا الكتاب حديثاً غريباً فain أهل الحديث يستغربون الحديث لمعان، قال ابن رجب أحدهما: أن يكون الحديث لا يروى إلا من وجه واحد مثل ما حدث حماد بن سلمة، عن أبي العشراء، عن أبيه، عن النبي ﷺ في الذakah.

فهذا حديث غريب لا يعرف إلا من حديث حماد بن سلمة، عن أبي العشراء، ثم اشتهر عن حماد، فرواوه عنه خلق، فهو في أصل إسناده غريب ثم صار مشهوراً عن حماد.

والثاني: أن يكون الإسناد مشهوراً، يروى به أحاديث كثيرة لكن هذا المتن لم تصفع روایته إلا بهذا الإسناد. ومثله الترمذى بحديث عبد الله بن دينار عن ابن عمر ، عن النبي ﷺ في النهي عن بيع الولا وهبته، فإنه لا يصح عن النبي ﷺ إلا من هذا الوجه. ومن رواه من غيره فقد وهم وغلط. خرجه الترمذى في كتاب البيوع وهو معدود من غرائب الصحيح، فإن الشيختين خرجاه<sup>(٢)</sup>.

(١) شرح حديث «إنا الأعمال بالنهايات» ص ١١ لشيخ الإسلام ابن تيمية.

(٢) شرح العلل (٤١٥/١)

ومن غرائب الصحيح أيضاً حديث عمر عن النبي ﷺ: «إذا الأعمال بالنيات» فإنه لم يصح إلا من حديث يحيى بن سعيد، عن محمد بن إبراهيم التيمي، عن علقة بن وقاص، عن عمر.

والثالث: أن يكون الحديث يروى عن النبي ﷺ من طرق معروفة ويروى عن بعض الصحابة من وجه يستغرب عنه بحيث لا يعرف حديثه إلا من هذا الوجه.

والرابع: أن يكون الحديث عن النبي ﷺ معروفاً من روایة صحابي عنه من طريق أو طرق ثم يروى عن ذلك الصحابي من وجه آخر يستغرب من ذلك الوجه خاصة عنه.

والمثال ما ذكره الترمذى: حديث يحيى بن أبي كثیر عن أبي سعيد مولى المهدى، عن حمزة بن سفينة، عن السائب، عن عائشة مرفوعاً قال الترمذى: هذا حديث قد روى من غير وجه عن عائشة عن النبي ﷺ، وإنما يستغرب هذا الحديث لحال إسناده لرواية السائب عن عائشة، عن النبي ﷺ.

فهذا الحديث مروي من وجوه متعددة، وأما من حديث السائب بن يزيد، عن عائشة فلا يُعرف إلا من هذا الوجه فصار الحديث غريباً نظراً إلى الإسناد لا إلى المتن.

فالترمذى يبين للقارىء نوعية الغرابة فيقول مثلاً: غريب من هذا الوجه وأحياناً يقول: غريب من حديث فلان، ويجمع في بعض الأحيان فيقول: هذا حديث غريب من هذا الوجه من حديث فلان.

وقد توسع ابن سيد الناس اليعمرى في شرحه على الترمذى في بيان أنواع الغرابة، فجعلها خمسة أقسام:

(١) غريب سنداً ومتنا.

(٢) غريب متنا لا سندًا.

(٣) غريب سنداً لامتنا.

(٤) غريب بعض السندي فقط.

(٥) غريب بعض المتن فقط<sup>(١)</sup>.

(الأمر الخامس): الجمع بين الوصفين كقوله: حسن صحيح أو صحيح غريب. وهو كثير جداً أيضاً في كتابه انظر على سبيل المثال<sup>(٢)</sup>.

وقد استشكل العلماء هذا الجمع لأن الحسن قاصر عن الصحيح ففي الجمع بينهما في حديث واحد جمع بين نفي ذلك القصور وإثباته<sup>(٣)</sup>.

والجواب عن هذا أنه راجع إلى الإسناد فإذا روى الحديث الواحد بإسنادين، أحدهما إسناد حسن، والآخر إسناد صحيح، استقام أن يقال فيه إنه حديث حسن صحيح. أي أنه حسن بالنسبة إلى إسناد، وصحيح بالنسبة إلى إسناد آخر<sup>(٤)</sup>.

والجواب الثاني أنه تردد في الحكم بين الحسن والصحيح فكأنه أراد بذلك أن يقول: حسن أو صحيح، وعلى هذا فالذى قال فيه (صحيح) فقد جزم بصحته، وإذا قال: (حسن صحيح) فكأنه تردد بينهما فهو ليس ب صحيح

(١) التقىيد والإيضاح (٢٧٣)

(٢) ٦٧٧، ٢٧٣، ١٨٦، ١٥٤، ٨٦.

(٣) مقدمة ابن الصلاح (ص ١٩)

(٤) مقدمة ابن الصلاح (ص ١٩)

محض بل حسن مشوب بصحة.

والجواب الثالث: أن مراده، حسن لثقة رجاله، وأرتقى من الحسن إلى درجة الصحة لأن رواته في نهاية مراتب الثقة فحديثهم حسن صحيح، وعلى هذا فكل صحيح حسن ولا عكس<sup>(١)</sup>.

ويعد مناقشة هذه الآراء يظهر أن ما قال به ابن الصلاح هو أقرب إلى الصواب بأن الحكم باعتبار إسنادين إلا إذا قيد بقوله: لأنعرفه إلا من هذا الوجه فيحمل على التردد في الحكم، كما قال الحافظ ابن حجر «إن تردد أئمة الحديث في حال ناقله اقتضى للمجتهد ألا يصفه بأحد الوصفين فيقال فيه: حسن باعتبار وصفه عند قوم، وصحيح باعتبار وصفه عند قوم، وغاية ما فيه أنه حذف حرف التردد»<sup>(٢)</sup>.

(الأمر السادس): وأحياناً يجمع بين ثلاثة أوصاف في حديث واحد بدون ملاحظة تقديم أحدها على الأخرى.

فيقول أحياناً:

حسن غريب صحيح<sup>(٣)</sup>.

ويقول أحياناً:

(١) شرح العلل لابن رجب ١/٤٨٩.

(٢) نخبة الفكر للحافظ (ص ٧٤) مع شرحها للقاري.

(٣) انظر على سبيل المثال ج ١، ٢٧٧/١، ٢٨٧، ٢٢١، ٨٣/٢، ٤٢٧، ٢٤٥، ١٥٦، ٤٩٤، ج ٣/٣، ٥٠٩، ٤٥٩، ٤٣٩، ٤٠٤، ١٧٠، ١٦٩، ١٦١، ٥٦، ج ٤/٤.

حسن صحيح غريب<sup>(١)</sup>.

ويقول أحياناً:

صحيح حسن غريب<sup>(٢)</sup>.

هذا الجمع بين أوصاف ثلاثة استشكله العلماء، لأن الحديث الحسن هو ما كان قاصراً عن درجة الصحيح، والحديث الصحيح هو ما كان أرفع درجة من الحديث الحسن، فكيف جمع الترمذى هذه الأوصاف بالإضافة إلى الغرابة و قوله أيضاً من هذا الوجه. والجواب عن هذا الإشكال هو الجواب نفسه الذي مر.

وأما إذا قال: لا يعرف إلا من هذا الوجه، فيقصد به أنه لا يعرف من غير هذا الوجه على هذا اللفظ، ولكن معناه شواهد من غير هذا الوجه، وهذه الشواهد تختلف قليلاً عن هذا اللفظ، ومثال ذلك: حديث «إما الأعمال بالنيات». فإنه لا يعرف بغير الوجه الذي ذكره الترمذى والبخارى ومسلم وغيرهم ولكن له شواهد أخرى بغير هذا اللفظ، فإن عموم الشرعية تدل على أن الجزاء لا يقع إلا على العمل الذي عمل لوجه الله تبارك تعالى، وخذ مثلاً للدراسة، فقد أخرج الترمذى في كتاب الدعوات -باب ماجاء ما يقول إذا ودع إنساناً، قال حدثنا إسماعيل بن موسى الفزارى، حدثنا سعيد بن خيم، عن حنظلة، عن سالم: أن ابن عمر كان يقول للرجل إذا أراد سفراً أدن مني أو دعك كما كان رسول الله ﷺ يقول: «أستودع الله دينك وأمانتك».

(١) ج ١، ٣٦٣/٤١٢، ٤١٨، ٤١٩، ج ٢/٢٨١، ٢٩٣، ٣١٢، ٣٠٥، ٥٣/٣، ٥٦، ٥٧، ١٥٦، ١٥٧، ١٧٣، ١٤٥، ١٣٩، ١٢٨، ١٦، ١٣/٤، ٥٧٦، ٥٧٣، ٥٤، ٤٠٥، ٢٧٥، ٢٦٦، ٢٧٤، ٢٣٠، ١٩٠، ١٨٨.

(٢) ج ٣/٤٥٥، ٦١.

وحواتيم عملك».

قال الترمذى: حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه من حديث سالم بن عبد الله انتهى.

أقول: فيه سعيد بن خثيم أبو معمر الكوفى صدوق رمى بالتشريع له أغاليط، وقد خالقه رجلان ثقنان، وهما إسحاق بن سليمان، والوليد بن مسلم، عن حنظلة بن أبي سفيان، عن القاسم بن محمد، قال: كنت عند ابن عمر ... وبهذا الطريق رواه الحاكم فى المستدرک وقال صحيح على شرط الشیوخین ووافقة الذهبی<sup>(١)</sup>.

فالترمذى استغرب هذا الحديث من وجہ سالم بن عبد الله، وقال: هو حسن نظرا إلى سعيد بن خثيم وقال صحيح نظرا إلى إسنادين آخرين وهو إسحاق بن سليمان والوليد بن مسلم، فجمع ثلاثة أوصاف لهذه الوجوه.

(الأمر السابع): إفراد الصحة عن الحسن، وهو كثير جدا في جامعه ولكنه أقل من الجمع بينهما. وقد جزم ابن رجب أنه لا يفرد الصحة عن الحسن إلا نادرا<sup>(٢)</sup> وأظن أنه لم يصب في ذلك، فإن الترمذى أفرد الصحة عن الحسن في مواضع كثيرة<sup>(٣)</sup>.

والحكم في هذه الأحاديث هو كما قال الترمذى: فالغالب عليهم الصحة

(١) المستدرک (٤٤٢/١)

(٢) شرح علل ابن رجب (٣٩٣/١)

(٣) انظر على سبيل المثال: ج ٢/٢٩٠، ٤٣١، ٢٩٠، ج ٥/٣، ٥٠٥، ج ٤/٤، ٦٩٧، ٦٩٨، ٦٤٢، ٦٤٢، ٦٩٠، ٥٩٠، ٥٨٣، ٥٣٣، ٥٢٥، ٥٦٠.

والحسن كما قال: وقد خولف في بعضها كما سبق ذكره في «فصل» تساهل الترمذى في التصحیح والتحسین.

### معنى الطبقات عند المحدثين

الطبقة في اللغة: القوم المتشابهون.

وفي الاصطلاح: قوم تقاربوا في السن والأخذ عن المشايخ. وهذا الفن يحتاج إلى معرفة المواليد والوفيات من أخذ عن فلان ومن أخذ عنه. وفائدة الأمن من تداخل المشتبهين كالمتفقين في اسم أو كنية أو نحو ذلك<sup>(١)</sup>.

وأشهر تقسيم لطبقات الرواية ما قال به الحافظ ابن حجر في مقدمة تریب التهذیب، إلا أنه حصر هذه الطبقات فيمن له رواية في الكتب الستة وهي:

الأولى: الصحابة على اختلاف مراتبهم.

الثانية: طبقة كبار التابعين كسعيد بن المسیب.

الثالثة: الطبقة الوسطى من التابعين كالحسن وابن سيرين.

الرابعة: طبقة تلي الوسطى، جل روایتهم عن كبار التابعين كالزهري وقتادة.

الخامسة: الطبقة الصغرى من التابعين الذين رأوا الواحد والاثنين ولم يثبت لبعضهم السماع من الصحابة كالأعمش.

السادسة: طبقة عاصروا الخامسة لكن لم يثبت لهم لقاء أحد من الصحابة كابن جرير.

السابعة: طبقة كبار أتباع التابعين كمالك بن أنس وسفيان الثوري.

الثامنة: الطبقة الوسطى من أتباع التابعين. كابن عبيدة وابن علية.

النinth: الطبقة الصغرى من أتباع التابعين، كيزيد بن هارون، والشافعي، وأبي داود الطيالسي، وعبدالرازق.

العاشرة: كبار الآخذين من أتباع التابعين من لم يلق التابعين، كأحمد ابن حنبل.

الحادية عشرة: الطبقة الوسطى منهم كالذهلي والبخاري.

الثانية عشرة: صفار الآخذين عن أتباع التابعين كالترمذى. وألحق بهذه الطبقة باقي شيوخ الأئمة الستة الذي تأخرت وفاتهم قليلاً كبعض شيوخ النسائي.

ثم قال الحافظ ابن حجر: من كان في الطبقة الأولى والثانية فوفاته قبل المئة، وإن كان من الثالثة إلى آخر الثامنة فوفاته بعد المئة، وإن كان من التاسعة إلى آخر الطبقات فوفاته بعد المئتين.

وهذا التقسيم الذي جاء به الحافظ ابن حجر من أنساب التقسيمات للرواية، حيث ينتهي عصر الرواية بأخر المئة الثالثة، وهو عصر الأئمة الستة ومن معهم كبقي بن مخلد (ت ٢٧٦هـ)، وإسماعيل القاضي (ت ٢٨٢هـ)، والبزار (ت ٢٩٢هـ)، ومحمد بن نصر المروزي (ت ٢٩٤هـ)، والإسماعيلي (ت ٢٩٥هـ) وغيرهم.

لذا يرى الذهبي عام ثلاثة حدا فاصلاً بين المقدم والتأخر.  
إلا أن عصر الرواية استمر إلى نهاية القرن الخامس.  
وكتاب الطبقات لابن سعد يضرب به المثل وإليكم دراسة مختصرة عنه.

### كتاب الطبقات لابن سعد "ت ٤٣٠ هـ"

صاحب الكتاب: هو محمد بن سعد بن منيع الزهري. ولد بالبصرة سنة ١٦٨هـ ثم رحل إلى المدينة والكوفة وبغداد. لقي فيها بعض الشيوخ وفي بغداد لازم شيخه الواقدي صاحب الطبقات والمغازي، وظل يكتب له حتى عرف باسم «كاتب الواقدي» إلى أن تمكن من الحصول على علم غزير، فتوجه إلى تأليف كتابه الضخم الذي بحق يسمى موسوعة عليه لمعرفة تاريخ النبي ﷺ وأصحابه الكرام ومن اتبعوهم بإحسان، وكان الفضل في إخراجها إلى حيز الوجود يرجع بعد الله إلى المستشرق الألماني أدولف ساخاو EDUARD SACHAU وتلاميذه عن خمس مخطوطات واستمر صدور هذه الطبعة من الكتاب أربعة عشر عاماً من ١٩٠٤-١٩١٨م في ثمانية أجزاء يشمل كل منها قسمين ما عدا الجزأين الخامس والثامن فلم يشتملا تقسيماً. ثم ظهر القسم الأول من الجزء التاسع الذي خصص للفهارس سنة ١٩٢٠م ثم صدر القسم الثاني بعد ثمان سنوات، أي عام ١٩٢٨م وبه فهارس الأماكن، والقبائل، وكلمات الرسول ﷺ والقوافي، وأيات القرآن، وفي عام ١٩٤٠م ظهر القسم الثالث من الجزء التاسع، وهو فهرس لأسماء الأشخاص الذين ورد ذكرهم في الكتاب وبهذا تم طبع كتاب

«الطبقات الكبرى» في خلال ستة وثلاثين عاماً من ١٩٠٤ إلى ١٩٤٠<sup>(١)</sup>.

وأرجع الحديث إلى طبقات ابن سعد وأقول:

وما تكاد كلمة الطبقات تقع على الآذان، حتى يخطر كتابه في الأذهان، وهو كتاب كبير، غزير المادة، عظيم الفائدة. وكان عمدة لمن بعده، فعلى سبيل المثال لا الحصر: ابن عساكر في تاريخ دمشق، والذهبي في تاريخ الإسلام وسيبو أعلام النبلاء، وابن حجر في الإصابة وتهذيب التهذيب، وغيرهم، وهم كثيرون.

وقد راعى ابن سعد في الطبقات بالدرجة الأولى، عنصر الزمان، فكانت السابقة إلى الإسلام بداية الانطلاق الزمانى في حديثه عن المهاجرين إلى الحبشة... كما أنه لم يغفل عن عنصر المكان فترجم الصحابة على حسب الأمصار التي نزلوا فيها، والبلدان التي ارتحلوا إليها. وجعل كتابه على خمسة عشر جزاً شغل معظم الجزأين الأولين بسيرة رسول الله ﷺ. وقد اعتمد ابن سعد على مصادر هامين في تأليف طبقاته.

أحدهما: النقل المباشر من أفواه الشيوخ على طريق المحدثين والمؤرخين في عصره.

وال المصدر الثاني: المواد المكتوبة في الكرايس والقراطيس، لأن في نهاية القرن الثاني تم تأليف مئات من الكتب في شتى المجالات، وقد استفاد ابن سعد من هذه المصادر المتوفرة، وكان أكبر اعتماده على كتب شيخه الواقدي التي بلغت ستمائة قِطْرٍ من الكتب، وحملت على عشرين ومائة حمل، منها كتابه المعنى «التاريخ الكبير» وكتابه المشهور «المغازي» ولهذا فإن من يطالع

(١) من مقدمة الدكتور عوني عبدالرؤف على الطبقات.

الطبقات لا يكاد يقع على ترجمة، أو باب عقده لغزوة من غزوات النبي ﷺ إلا يرى اسم شيخه الواقدي في سلسلة الإسناد.

وقد اتفق نقاد الحديث على تضعيف الواقدي، حتى قال فيه ابن معين: إنه أغرب على رسول الله ﷺ عشرين ألف حديث، وكذبه أحمد والنمساني وغيرهما.

وقال الشافعي فيما أسنده البيهقي: كتب الواقدي كلها كذب.

إلا أن ابن سعد لم يكتف بنقل الرواية عن شيخه الواقدي في المعازي والفتوح والأنساب، بل حاول أن يعوضها بروايات أخرى، واستعان في ذلك بهشام الكلبي غالباً. كما استعان أيضاً في مواضع أخرى بمجموعة من العلماء من طبقة أستاذه الواقدي، من أمثال موسى بن عقبة (ت ١٤١) وعمير بن راشد (ت ١٥٢) ومحمد بن إسحاق (ت ١٥٢) وغيرهم. حتى صار يعد من أهل العدالة والصدق من كثرة تحريره في روایاته.

هكذا صار كتابه «الطبقات الكبرى» من أجل الكتب الحديثية من حيث الترتيب والمنهج، وفتح باباً جديداً لتأليف الطبقات في العلوم الأخرى مثل الأدب، والشعر، والطب، والحكمة وغير ذلك<sup>(١)</sup>.

---

(١) فعل سهل المثال لا الحصر: طبقات الشعراء، محمد بن سلام المتوفى سنة ٢٤٢هـ، وطبقات الأطهاء والمحكماء لأبي داود سليمان بن حسان الأندلسي المتوفى ٣٧٧هـ وطبقات النجعرين لأبي بكر النميري المتوفى سنة ٣٧٩هـ، وطبقات الصوفية لأبي عبد الرحمن السلمي المتوفى ٤١٢هـ، وطبقات الفقهاء لأبي إسحاق الشيرازي المتوفى ٤٧٦هـ، ونزة الأنبلاء، في طبقات الأدباء، لابن الأنباري المعوفى سنة ٥٧٧هـ، ثم تكاثرت التصانيف في الطبقات ومنهم من ألف على نفس المثال وإن لم يسم باسم الطبقات، راجع تفاصيل ذلك في: بحوث في تاريخ السنة المشرفة ص ١٧٤-١٨٤.

## شرح ألقاب المحدثين

(١) المحدث: قال ابن سيد الناس «المحدث في عصرنا من اشتغل بالحديث روایة ودرایة، وجمع رواة، واطلع على كثیر من الرواۃ والروايات في عصره وقیز في ذلك حتى عرف فيه خطه واشتهر فيه ضطبه»<sup>(١)</sup>.

وقال العراقي: المحدث في عرف المحدثين من يكون له كتب وقراء، وسمع ووعى ورحل إلى المداین والقرى وحصل أصولاً من متون الأحادیث، وفروعها من كتب المسانید والعلل والتواریخ التي تقرب من ألف تصنيف<sup>(٢)</sup>.

(٢) الحافظ: قال ابن سيد الناس: وإن توسع في ذلك حتى شیوخه وشیوخ شیوخه طبقة بعد طبقة بحيث يكون ما يعرفه في كل طبقة أكثر مما يجعله منها فهذا هو الحافظ.

وقال تقي الدين السبكي: إنه سأله الحافظ جمال الدين المزي عن حد الحفظ الذي إذا انتهی إليه الرجل جاز أن يطلق عليه الحافظ؛ قال: يرجع إلى أهل العرف. فقلت أين أهل العرف قليل جداً.

قال: أقل ما يكون الرجال الذين يعرفهم ويعرف تراجمهم وأحوالهم، وبليدانهم أكثر من الذين لا يعرفهم، ليكون الحكم للغالب.

فقلت له: هذا عزيز في هذا الزمان أدركت أنت أحداً كذلك؟

فقال: ما رأينا مثل الشيخ شرف الدين الدمشقي ثم قال: وابن دقيق العيد، كان له في هذا مشاركة جيدة ولكن أين السها من الشرى فقلت: كان يصل إلى هذا الحد قال: ما هو إلا أنه كان يشارك مشاركة جيدة في هذا. أعني

(١) نقله السیوطی في تدريب الراوی (٤٨/١)

(٢) شرح نخبة الفكر ص ٤ مع شرح القاری.

في الأسانيد وكان في المتون أكثر لاجل الفقه والأصول<sup>(١)</sup>.

وقال صاحب كشاف اصطلاحات الفتن نقلًا عن ابن المطري: الحافظ الذي أحاط علمه بمائة ألف حديث متنا وسندًا وأحوال الرواية جرحاً وتعديلًا وتاريخًا.

وقال الشيخ الملا علي القاري: الحافظ من أحاط علمه بمائة ألف حديث<sup>(٢)</sup>.

وما روى في شأن الحفاظ قال أحمد: انتقيت المسند من سبعمائة ألف حديث وخمسين ألف حديث. وقال أبوذرعة الرازى: كان أحمد يحفظ ألف ألف حديث. قيل له وما يدركك؟ قال: ذاكرته فأخذت عليه الأبواب. وقال يحيى بن معين: كتبت بيدي ألف ألف حديث.

وقال البخاري: أحفظ مائة ألف حديث صحيح ومائتي ألف حديث غير صحيح.

وقال مسلم: صنفت هذا المسند الصحيح من ثلاثة مائة ألف حديث مسموعة. وقال الحاكم في المدخل: كان الواحد من الحفاظ يحفظ خمسة مائة ألف حديث، سمعت أبا جعفر الرازى يقول: سمعت عبدالله بن وارة يقول: كنت عند إسحاق بن إبراهيم النيسابورى، فقال رجل من أهل العراق سمعت أحمد بن حنبل يقول: صح من الحديث سبعمائة ألف وكسر، وهذا الفتى يعني أبا زرعة قد حفظ سبعمائة ألف.

قال البيهقى: أراد ما صح من الأحاديث وأقاويل الصحابة والتابعين<sup>(٣)</sup>.

(١) تدريب الراوى (٤٨/١)

(٢) شرح نخبة الفكر (ص ٣)

(٣) انظر هذه الأقوال في تدريب الراوى (٤٩/١ - ٥٠)

وقال أبو داود الخفاف: سمعت إسحاق بن راهويه يقول: لكانى أنظر إلى  
مائة ألف حديث فيكتبي، وثلاثين ألف أسردها. وقال: أملى علينا إسحاق أحد  
عشر ألف حديث من حفظه ثم قرأها علينا، فما زاد حرفا ولا نقص.

وقال أبو حاتم: ذكرت لأبي زرعة إسحاق وحفظه للأسانيد والمتون فقال  
أبوزرعة: ما روي أحفظ من إسحاق.

قال أبو حاتم: العجب من إتقانه وسلامته من الغلط مع ما رزق من  
الحفظ.

وقال أحمد بن سلمة: قلت لأبي حاتم إنه أملى التفسير عن ظهر قلبه،  
فقال أبو حاتم: وهذا أعجب، فإن ضبط الأحاديث المسندة أسهل وأهون من ضبط  
أسانيد التفسير وألفاظها.

وقال إبراهيم بن أبي طالب: أملى المسند كله من حفظه مرة وقرأه من  
حفظه مرة<sup>(١)</sup>.

وأمر ابن عقدة (ت ٣٨٢) ليس أقل عجبا فقد أملى على إخوة أربعة  
أربعين ألف حديث من حفظه.

ويحكى علماء الإسلام بكل فخر ما جرى لأبي الفضل الهمذاني بن نيسابور  
مع الحاكم النيسابوري، ذلك أن أبا الفضل لما ورد نيسابور، وتعصب الناس له،  
ولقب بديع الزمان أعجب بنفسه، إذ كان يحفظ مائة بيت إذا أنشدت بين يديه  
مرة، وينشدها من آخرها إلى أولها مقلوبة فأنكر على الناس قولهم: فلان  
الحافظ في الحديث ثم قال: وهل حفظ الحديث بما يذكر، فسمع به الحاكم

(١) تهذيب التهذيب (٢١٧-٢١٨)

النيسابوري فوجه إليه بجزء وأجله جمعة في حفظه، فرد الهمذاني إليه الجزء، بعد جمعة وقال: من يحفظ هذا! محمد بن فلان وعمر بن فلان عن فلان، أسام مختلفة، وألفاظ متباينة، فقال له الحاكم: فأعرف نفسك، واعلم أن حفظ هذا أضيق ما أنت فيه.

وقد بلغ بعض الحفاظ إلى الإعجاب بأنفسهم، قال ابن أبي حاتم حدثني أحمد بن عبد الرحيم البرقي، حدثنا عمرو بن أبي سلمة قال سمعت سعيد بن بشير يذكر عن قتادة أنه قال: ما بقي على ظهرها إلا اثنان - الزهري وأخر - (ظننا أنه يعني نفسه) <sup>(١)</sup>.

وهنا أمثلة كثيرة للحافظ الذين صاروا مضرب الأمثال في الحفظ والإتقان، وقد يستغرب شخص لا علاقة له بهذا الفن ويحمل هذا على المبالغة، ولكن إذا تعمق في دراسة السنة النبوية وخاصة في القرنين: الثاني والثالث، ونظر إلى شدة اهتمام المحدثين بوعي كل ما يتعلق بالحديث، وإتعاب أنفسهم في الرحلات والمذاكرة والمناقشة، بالإضافة إلى أذهانهم النيرة، وقلوهم الصافية وحبهم للدين والشريعة عرف أنه الحق.

(٣) **الحجّة**: قال الملا علي القاري: الحجّة هو من أحاط علمه بثلاثمائة ألف حديث <sup>(٢)</sup>!

(٤) **الحاكم**: الحاكم هو الذي أحاط علمه بجميع الأحاديث المروية متنا واسنادا، وجرحا وتعديلها، وتاريخها <sup>(٣)</sup>!

(١) الجرح والتعديل (٧٣/٨)

(٢) شرح نخبة الفكر ص ٣ مع شرح القاري.

(٣) المصدر السابق ص ٣ مع شرح القاري.

(٥) أمير المؤمنين في الحديث: من أرفع الألقاب وأعلاها، وهو من فاق كل من سبقه حفظاً وإتقاناً وتعيناً في علوم الحديث من جرح وتعديل وفقه وتفسيره ويكون مرجعاً للحفظ والمحاذين وأصحاب العلم.

وأمراة المؤمنين في الحديث: سفيان الثوري (ت ١٦١) وشعبة بن الحجاج (ت ١٦) وأحمد بن حنبل (ت ٢٤١) وعبدالله بن المبارك (ت ١٨١) والذي اشتهر أكثر من غيره ويكون المراد عند الإطلاق هو إمام المحدثين نجم الهدى، الإمام البخاري صاحب الجامع الصحيح (ت ٢٥٦).

وقد جمع الذهبي جميع هؤلاء في كتابه «تذكرة الحفاظ» إذ فيها الحفاظ والحكام وأمراة المؤمنين والمحدثون وغيرهم.

الفَصْلُ الرَّابعُ

فِي

أشهر أئمة الجرح والتعديل  
في القرون الثلاثة

## أشهر النقاد في القرن الثاني حسب ترتيب الوفيات

- |                         |                         |
|-------------------------|-------------------------|
| (١) الأوزاعي            | (٨) يحيى بن سعيد القطان |
| (٢) شعبة بن الحجاج      | (٧) يحيى بن مهدي        |
| (٣) الثوروي             | (٦) ابن عبيدة           |
| (٤) مالك                | (٥) ابن المبارك         |
| (٥) ابن المبارك         |                         |
| (٦) ابن عبيدة           |                         |
| (٧) يحيى بن سعيد القطان |                         |
| (٨) يحيى بن مهدي        |                         |
- أشهر النقاد في القرن الثاني حسب ترتيب الوفيات
- ١) الأوزاعي  
٢) شعبة بن الحجاج  
٣) الثوروي  
٤) مالك  
٥) ابن المبارك  
٦) ابن عبيدة  
٧) يحيى بن سعيد القطان  
٨) يحيى بن مهدي
- الوفيات:
- (١) الأوزاعي (٩٨-١٥٧ هـ)
  - (٢) شعبة بن الحجاج (٥٢-١٦٠ هـ)
  - (٣) الثوروي (٩٧-١٦١ هـ)
  - (٤) مالك (٩٣-١٧٩ هـ)
  - (٥) ابن المبارك (١١٨-١٨١ هـ)
  - (٦) ابن عبيدة (١٠٧-١٩٨ هـ)
  - (٧) يحيى بن سعيد القطان (١٢٠-١٩٨ هـ)
  - (٨) يحيى بن مهدي (١٣٥-١٩٨ هـ)

## الأوزاعي

(٨٨-١٥٧ هـ)

هو عبد الرحمن بن عمرو بن يحمد<sup>(١)</sup> أبو عمرو الأوزاعي.

ولد ببعلبك، ونشأ بالبقاع يتيمًا في حجر أمه، وكانت تنتقل به من بلد إلى بلد<sup>(٢)</sup>، وقد اختلف العلماء في وجه نسبته الأوزاعي.

فقال أبو زرعة الدمشقي: كان اسم الأوزاعي عبد العزيز، فسمى نفسه عبد الرحمن، أصله من سبي السندي، وكان ينزل الأوزاع، فغلب ذلك عليه<sup>(٣)</sup>، وهو رأي الإمام البخاري أيضًا<sup>(٤)</sup>. ويرى ابن سعد: أن الأوزاعي بطنه من همدان، وهو من أنفسهم<sup>(٥)</sup>.

ويبدو ما ذكره الفسوسي<sup>(٦)</sup> وغيره أن الأوزاعي لم يتوجه إلى الحديث في مبدأ حياته، وإنما توجه إلى دراسة «الأدب» وبعد أن أخذ قسطاً من هذه الفنون توجه إلى دراسة الحديث وقد استطاع في مدة وجيزة أن يجلس للاقتاء وعمره لم

(١) هكذا ساق نسبيه كل من ترجمه وفي تذكرة الحفاظ: (١٧٨/١١)، والبداية (١١٥/١١): محمد بدل يحمد.

(٢) ابن كثير (١٠٥/١): وفي سير أعلام النبلاء: نشأ بالكرك قرية بالبقاع ثم نقلته أمه إلى بيروت (١١٠/٧).

(٣) تهذيب التهذيب (٢٣٩/٦).

(٤) التاريخ الكبير: (٢٢٦/٣/١).

(٥) طبقات ابن سعد (٤٨٨/٧)، يرى ياقوت أن بطنه من ذو الكلاع من حمير (٢٨٠/١) وإليه أشار البخاري (٣١٦/٣/١).

(٦) الفسوسي: المعرفة والتاريخ (٤٠٩/٢)، والتقديمة للجرج والتتعديل (ص ١٨٦).

## يتجاوز خمساً وعشرين

يقول أبو رزين: أول ما سئل الأوزاعي عن الفقه في ثلاث عشرة ومتة<sup>(١)</sup>  
ويرى جلة من المحدثين أن الأوزاعي صنف كتبه بعد ماجاء إلى يحيى بن أبي  
كثير<sup>(٢)</sup> وهذا يدل على أنه نبغ في علم الحديث والفقه في مدة قصيرة.

والأوزاعي كان من الأئمة المتبوعين، وكان أهل الشام على مذهبة كما كانت الفتيا تدور عليه في الأندلس إلى زمن الحكم بن هشام<sup>(٣)</sup>.

وقصة مجىئه إلى دمشق أن ابن سراقة سأله: من فقيه الجندي؟ قالوا قيس الأعمى. قال: لقد ضاع جند، فقيهها قيس الأعمى، فبعث إلى الأوزاعي فأقدمه من بيروت فكان يفتى بهدمشق<sup>(٤)</sup>. وقد عاد في آخر حياته إلى بيروت فمات بها مرابطاً سنة سبع وخمسين ومائة<sup>(٥)</sup>.

وكان الأوزاعي من أئمة الجرح والتعديل.

قال ابن أبي حاتم: وكان من العلماء الجهابذة النقاد من أهل الشام<sup>(٦)</sup>،  
كما عده ابن عدي<sup>(٧)</sup> وأبن حبان<sup>(٨)</sup> والذهبي ضمن النقاد<sup>(٩)</sup>.

(١) الفسوی : المعرفة والتاريخ: (٤٠٩/٢)

(٤) تهذيب التهذيب: ٢٤١/٦، والجرح والتعديل: (٥/٢٦٦).

(٢٤٦/٦) تهذيب التهذيب:

(٤) تقدمة المبرح : ص ١٨٧ ، ذكره الفسوسي : ٣٩٣/٢ وفيه " من اتجاه الساحل "

(٥) سير أعلام النبلاء: (١٧/١٧)

(٦) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ١٨٤)

(٧) مقدمة الكامل: (ص ١٤٣-١٤٥)

ويذكر يحيى بن سعيد القطان أنه سأله الأوزاعي عن الرجل بهم في الحديث فقال: بين بين<sup>(١)</sup>.

وكان الأوزاعي شديد التحري في النقل والرواية، يقول: كنا نسمع الحديث فنعرضه على أصحابنا، كما يعرض الدرهم الزيف على الصيارة، فما عرفوا أخذنا، وما تركوا تركنا<sup>(٢)</sup>.

وقال مرة لابنه: يا بني لو كنا نقبل من الناس كل ما يعرضونه علينا، لأوشك بنا أن نهون عليهم<sup>(٣)</sup>.

وكان يقول: خذ دينك عمن ثق وترضى<sup>(٤)</sup> وكان إذا سئل عمن سمعته قال: ليس لك حملته، حملته لنفسي عمن أثق به<sup>(٥)</sup>.

كان يتشدد في التحديد، ولا يحدث إلا ممن يرضاه ويدل على ذلك استشفاع الطلاب من الأئمة إليه ليحدث لهم، جاء رجل إلى سفيان فقال له اكتب إلى الأوزاعي يحدثني فقال: إني أكتب لك، ولا أراك تجده إلا ميتاً وكما يؤخذ ذلك من قوله: إن هذا العلم كان كريماً بمقابلة الرجل، فلما صار في الكتب

---

(٤) المجرحين (٤٠/١)

(٥) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٦٢)

(٦) مقدمة الكامل (ص ١١٣)

(٧) الجرح والتعديل (٢١/٢)

(٨) الفسوبي (٤٠٨/٢)

(٩) الجرح والتعديل (٢٩/٢)

(١٠) مقدمة الكامل (ص ١٤٣)

صرت تجده عند العبد والأعرابي<sup>(١)</sup>.

ومع هذا كله فقد كان "رحمه الله" يأخذ براسيل أهل الشام ويستدل بالمقاطيع.

يقول الذهبي بعد نقل قول الإمام أحمد فيه: إنه ضعيف الحديث، يريد أن الأوزاعي حديثه ضعيف من كونه يحتاج بالمقاطيع وبراسيل أهل الشام وفي ذلك ضعف، لا أن الإمام ضعيف في نفسه<sup>(٢)</sup>، وقد سبقه البهقى فقال: يريد أحمد بذلك مايحتاج به لا أنه ضعيف في الرواية.

والأوزاعي إمام في نفسه لكنه يحتاج في بعض مسائله بأحاديث من لم يقف على حاله، ثم يحتاج بالمقاطيع<sup>(٣)</sup>.

(١) مقدمة الكامل ص ١٤٥، وذكر نحوه الذهبي في سير أعلام النبلاء (١١٤/٧).

(٢) سير أعلام النبلاء (١١٢/٧)

(٣) تهذيب التهذيب (٢٤٢/٦)

## شعبة بن الحجاج

(٨٢ - ١٦٠ هـ)

هو: أبو سطام شعبة بن الحجاج بن الورد العتكي الأزدي مولاهم<sup>(١)</sup> ولد بالواسط وسكن البصرة، من الصغر<sup>(٢)</sup> حتى قيل مولده ومنشئه بواسط وعلمه كوفي<sup>(٣)</sup>.

وقد تحمل شعبة عنا، كثيراً في سبيل التحمل. سئل حجاج بن أرطاة: من أتعب الناس في الحديث؟ قال: ذاك البائس شعبة<sup>(٤)</sup>.

ويقول شعبة عن نفسه بعث طست أمي بسبعة دنانير<sup>(٥)</sup>.

ويقول: لم يفقه رجل طلب الحديث على دابة<sup>(٦)</sup>.

وكانت له رحلات شاسعة في تحقيق رجال الحديث تثير العجب<sup>(٧)</sup>.

وقد نال إعجاب المحدثين في الحكم على الرجال، وحاز ثقتهم. يقول أحمد: كان شعبة أمة واحدة في هذا الشأن يعني في الرجال، وبصره بالحديث

(١) تهذيب التهذيب (٤/٣٣٨)، وفي تذكرة الحفاظ (١٩٣/١) الأزدي العتكي مولاهم ومثله في سير أعلام النبلاء: (٨/٢٠٢) وقال ابن خلكان: مولى الآسافرة: (٢/٤٦٩).

(٢) سير أعلام النبلاء (٨/٣٢)

(٣) نفس المصدر (٨/٢٠)

(٤) مقدمة الكامل (ص ١٢٥)

(٥) تذكرة الحفاظ (١٩٥/١) مقدمة الكامل (ص ١١٨)

(٦) مقدمة الكامل (ص ١٢٨)

(٧) انظر رحلته إلى الكوفة ومكة والمدينة والبصرة الرحلة في طلب الحديث (ص ١٥١-١٥٣)

وتشبته وتنقيته للرجال<sup>(١)</sup>.

قال يحيى بن سعيد: كان شعبة أعلم الناس بالرجال<sup>(٢)</sup>.

قال معمر: إن قتادة كان يسأل شعبة عن حديثه يعني حديث نفسه، قال أبو محمد: وكان قتادة بارع العلم نسيج وحده في الحفظ في زمانه لا يقتضمه كبير أحد فحل شعبة من نفسه محلًا يرجع إليه في حديث نفسه<sup>(٣)</sup>، قال الشافعي: لولا شعبة لما عرف الحديث بالعراق<sup>(٤)</sup>.

ولاشك أن شعبة كان من المحدثين الذين لهم نصيب وافر في رفع هذا الفن حتى قال فيه صالح جزرة: أول من تكلم في الرجال شعبة، ثم تبعه القطان، ثم أحمد، ويحيى<sup>(٥)</sup>.

قال ابن حبان: أما شعبة بن الحجاج فهو أكثر رحلة من مالك في الحديث، وأكثر جولانا في طلب السنن، وأكثر تفتيشاً في الأقطار عن شمائل الأخبار<sup>(٦)</sup>.

قال ابن رجب: وهو أول من وسّع الكلام في الجرح والتعديل، واتصال الأسانيد وانقطاعها، ونقب عن دقائق علم العلل، وأنمه هذا الشأن بعده تبع له

(١) شرح على علل الترمذى ص ١٥٩، ومقدمة الكامل ص ١٢٠، وتهذيب التهذيب (٤/٢٤٤).

(٢) تقدمة الجرح والتعديل ص ١٢٧، والجرح والتعديل (٢٠/٢)، ومقدمة الكامل (ص ١٢٣)، تهذيب التهذيب (٤/٣٤٥).

(٣) تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٢٧)

(٤) تهذيب التهذيب (٤/٢٤٤).

(٥) تهذيب التهذيب (٤/٣٤٥)، وتذكرة الحفاظ (١/١٩٣)، وقد قيده ابن حبان بأنه أول من فتش بالعراق عن أمر المحدثين وجانب الضعفاء والمتروكين (تهذيب ٤/٣٤٥).

(٦) المجرورين (١/٤٦).

في هذا العلم<sup>(١)</sup>.

قال الذهبى: كان أبو سطام إماماً ثبتاً، حجة ناقداً جهيداً، صالحًا زاهداً، قانعاً بالقوت، رأساً في العلم والعمل منقطع القرىن، وهو أول من جرح وعدل وأخذ عنه في هذا الشأن يحيى بن سعيد القطان وابن مهدي وطائفة<sup>(٢)</sup>.

قال أبو حاتم: كان الثورى قد غالب عليه شهوة الحديث وحفظه وكان شعبة أبصر بالحديث وبالرجال، وكان الثورى أحفظ، وكان شعبة بصيراً بالحديث جداً فيما له، كأنه خلق لهذا الشأن<sup>(٣)</sup>.

وشعبة كان يحتسب الأجر في الكلام على الرجال والرواة، وكأنه يرى أن ذلك واجب عليه، ويسميه الغيبة في الله.

قال مكي بن إبراهيم: كان شعبة يجيء إلى عمران بن حدير فيقول: تعالى حتى نفتاح ساعة في الله - عزوجل - نذكر مساوي - أصحاب الحديث<sup>(٤)</sup>.

ويدل على ذلك أن حماد بن زيد قال: كلامنا شعبة أنا وعبداد بن عباد وجرير بن حازم في رجل: فقلنا لو كففت عنه، قال: فكأنه لان وأجاينا، قال: فذهبت يوماً أريد الجمعة فإذا شعبة ينادي من خلفي، فقال: ذاك الذي قلت لي فيه لا أراه يسعني<sup>(٥)</sup>.

(١) شرح علل الترمذى (١٧٢/١)

(٢) سير أعلام النبلاء (٢٠٦/٨)

(٣) تقدمة المجرى والتعديل ص ١٢٨ - ١٢٩، وشرح علل الترمذى (١٧٥/١)

(٤) المجرين (١٩/١)، وذكر ابن عدي عن النضر بن شميل شعبة يقول: تعالوا نفتاح في الله، مقدمة الكامل (ص ١١٦)

(٥) تقدمة المجرى والتعديل (ص ١٧١)

والرجل الذي سألهوا أن يكف عنه هو أبیان بن أبي عیاش، كما ذکرہ ابن أبی حاتم فی الروایة التي بعدها. وذکر ابن حبان نحوه عن حماد بن زید، وفيه: فأنا نی بعض اللیل فقال: إنك سألهی أنت أکف عن أبیان، وإنك لا يکحل الکف عنه فإنه يکذب على رسول الله ﷺ <sup>(١)</sup> وذکر عن عباد أن شعبۃ قال له يا عباد نظرت فيما قلت: فرأیت أنه لا يکحل السکوت عنه <sup>(٢)</sup> ، قال شعبۃ لو حابیت أحداً حابیت هشام بن حسان، كان خفی و لكن لم يكن يحفظ <sup>(٣)</sup> .

وقد شهد کثیر من الأئمة بأخلاص شعبۃ واحتسابه فی هذا الباب.

قال عبد الرحمن بن مهدي: كان شعبۃ يتکلم فی هذا حسبة <sup>(٤)</sup> .

وقال حماد بن زید: وكان شعبۃ يتکلم فی هذا حسبة <sup>(٥)</sup> .

وقال یزید بن هارون: لو لا أن شعبۃ أراد الله عزوجل ما ارتفع هکذا، يعني کلامه فی رواة العلم <sup>(٦)</sup> . قال ابن أبی حاتم: دل أن کلام شعبۃ فی الرجال حسبة يتذین به وأن صورته عنده صورة من لايسع قبول خبره ولا حمل العمل عنه

(١) المجرحین (٢٠/١)

(٢) المصادر نفسه.

(٣) مقدمة الكامل (ص ١١٥)

(٤) تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٧١)

(٥) تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٧١)

(٦) الجرح والتعديل (٢١/٢)، قد عیب على شعبۃ کثرة کلامه فی الرجال، يقول هشیم: کنا ندع مجالسة شعبۃ لأنہ کان یدخلنا فی الغيبة (مقدمة الكامل ص ١١٦) وقال یزید بن هارون: لو رأیتم شعبۃ لم تکتبوا عنه، كان غیاباً، حتى کان يقول إن مسعود كان حلاقاً (مقدمة الكامل: (ص ١١٦ - ١١٧

فيلحق برسول الله ﷺ مالم يقله<sup>(١)</sup>.

وشعبة كان يحرض أن لا يروي أحد عن الضعفاء والمتروكين. روى ابن المبارك أن شعبة قال: هذا عباد بن كثير فاحذروه<sup>(٢)</sup>.

وكتب إلى معاذ العنبرى: لاتكتب عن أبي شيبة قاضي واسط<sup>(٣)</sup>. وأرسل إلى جرير بن حازم: لا يحل لك أن تروي عن الحسن بن عمارة فإنه يكذب<sup>(٤)</sup>. ولم يكن يكتفي بهذا بل يذهب إلى الضعفاء والمتروكين وينعهم من التحديد.

قال الشافعى: كان شعبة يجىء إلى الرجل فيقول: لا تحدث ولا استعدى عليك إلى السلطان<sup>(٥)</sup> وأعجب من هذا أن شعبة لطم نصر بن حماد حين حدث بحديث ضعيف<sup>(٦)</sup>.

### منهجه في النقد:

ذكر الذهبي: أن شعبة من الأئمة النقاد الذين تكلموا في كثير من الرواية<sup>(٧)</sup>، وكل من يتبع كلامه في الرجال لا يشك أنه كان شديداً في الجرح، وقد

(١) الجرح والتعديل (٢٢/٢)

(٢) مقدمة مسلم: (٩٦/١)

(٣) مقدمة مسلم (١١٠/١)، وتقدمة الجرح والتعديل (ص ١٣٣)

(٤) المصدر السابق (١١١/١)، تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٣٧)

(٥) سير أعلام النهاة (٢١٥/٩ - ٢١٦)، وتقدمة الجرح والتعديل (ص ١٢٧)، وتهذيب الأسماء واللغات وفيه إلا اشتكيت عليك إلى السلطان.

(٦) المجرورين (٢٩/١)، والرحلة في طلب الحديث: (ص ١٥١)

(٧) ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ق ٢/ألف).

نقلوا عنه أنه ترك رواية رجل رأى أنه يركض دابته<sup>(١)</sup> وترك رجلاً رآه إذا وزن  
يرجع في الميزان<sup>(٢)</sup>.

وترك أبي الزبير حين رأه لم يكن يحسن الصلاة<sup>(٣)</sup>.

وترك المنهاش بن عمرو من أجل صوت سمع في بيته<sup>(٤)</sup>.

ولاشك أن بعض هذه الأسباب ليست بجحارة ولذا انتقد ابن الصلاح  
بعضها<sup>(٥)</sup>. وأشار الذهبي في ترجمة المنهاش: أن ماغمز به شعبة لا يوجب غمز  
الشيخ<sup>(٦)</sup>.

وكان شعبة يبالغ في صيغ الجرح فيقول مثلاً: لأن أرتكب سبعين كبيرة  
أحب إلى من أن أحدث عن أبيان بن أبي عياش<sup>(٧)</sup>.

ويبين شعبة وجهة نظره فيما يترك حديثه بالتفصيل<sup>(٨)</sup>.

وما كان يجيز الرواية إلا عن الثقات وقد شهد بذلك عدة من الأئمة.

(١) المجرورين (٣٠/١١)

(٢) المجرورين (٣٠/١١)، وشرح علل الترمذى ص ٢٥٤ (هو أبو الزبير الآتى نفسه).

(٣) تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٥١)

(٤) المصدر السابق (ص ١٥٣، ١٧٢)

(٥) مقدمة ابن الصلاح (ص ١٤٠)

(٦) ميزان الاعتلال (١٩٢/٤)

(٧) تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٣٤)

(٨) المجرورين (٧٧/١)، والجرح والتعديل (٣٢/٢) ومقدمة الكامل ص ٢٤٦، وشرح علل الترمذى  
لابن رجب (ص ٢٥٣)

قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: أخبرنا صالح بن أحمد، نا علي بن المديني، قال: ذكر لنا يحيى بن سعيد القطان، قاسم بن عوف، قال يحيى: قال شعبة: دخلت عليه، وحرك يحيى رأسه، قلت ليحيى ما شأنه؟، فجعل يحيى، قلت ليحيى ضعفه في الحديث قال: لولم يضعفه لروي عنه<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: كل شيء يحدث به شعبة عن رجل فلا تحتاج أن تقول عن ذلك الرجل إنه سمع فلاناً، قد كفاك أمره<sup>(٢)</sup>.

وكان يخاف النار في رواية الضعفاء<sup>(٣)</sup>.

وكان شعبة لا يكتفي أن يسمع الحديث مرة، بل كان يسمع عدة مرات<sup>(٤)</sup>.

### كان شعبة يحكم على الرجال بعد مقاونة دديشهم

قال أبو داود الطيالسي: قال شعبة: لاتعجبون من جرير بن حازم، وحماد ابن زيد، أتباني يسألني أن أكفر عن ذكر الحسن بن عمارة، لا والله، لا أكفر. وروي أيضاً عن شعبة أنه كان يكذب الحسن بن عمارة<sup>(٥)</sup>.

(١) تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٥٠)

(٢) نفس المصدر (ص ١٦٢)

(٣) الجرح والتعديل (٢٢/١/١)

(٤) مقدمة الكامل: (ص ١٢٦، ١٣٠)، وتقدمة الجرح والتعديل (ص ١٦٨، ١٩١، ١٩١)، والجر وحين (٢١/١). وتذكرة الحفاظ (١٩٤/١)، سير أعلام النبلاء (٢١٩/٧)، وتهذيب التهذيب (٣٤٦/٤)، وشرح علل الترمذى: (ص ١٦١، ١٦٢)

(٥) ميزان الاعتدال (٥١٤/١)

والسبب في ذلك كما قال مسلم: حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود قال: قال لي شعبة: إيت جرير بن حازم فقل له لا يحل لك أن تروي عن الحسن بن عماره فإنه يكذب، قال أبو داود: قلت لشعبة: وكيف ذاك؟ فقال حدثنا عن الحكم بأ شيئاً لم أجد لها أصلاً، قال: قلت له بأي شيء؟ قال: قلت للحكم: أصل النبي ﷺ على قتلى أحد؟ فقال: لم يصل عليهم، فقال الحسن بن عماره، عن الحكم، عن مقسم، عن ابن عباس: أن النبي ﷺ صلى عليهم ودفنتهم، قلت للحكم ما تقول في أولاد الزنا؟ قال: يصل عليهم، قلت: من حديث من يروى؟ قال يروى عن الحسن البصري، فقال الحسن بن عماره: حدثنا الحكم عن يحيى بن الجزار عن علي<sup>(١)</sup>.

وكذلك حكم على سماك بن حرب بالخطأ في حديث اقتضاه الورق من الذهب لأن قتادة روى عن سعيد بن المسيب عن ابن عمر، وروي أιوب عن نافع عن ابن عمر، وروي داود بن أبي هند عن سعيد بن جبير، ولم يرفعه أحد إلى رسول الله ﷺ غير سماك بن حرب<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن حبان في الثقات: شعبة أول من فتش بالعراق عن أمر المحدثين وجانب الضعفاء والمتروكين حتى صار علماً يقتدى به، ثم تبعه عليه بعده أهل العراق، حتى وصفوه بأنه أول من وسع الكلام في المحرّج والتعديل.

(١) مقدمة صحيح مسلم: (ص. ١١ - ١١٢)

(٢) تقدمة المحرّج والتعديل (ص ١٥٨)

## الثوري

(٩٧ - ١٦١هـ)

هو أبو عبدالله سفيان بن سعيد بن مسروق، الثوري، نسبة إلى بني ثور ابن مناة من مصر، ولد بالكوفة، وطلب العلم وهو حديث فإن أباه كان من علماء الكوفة<sup>(١)</sup> حتى برع في علوم الحديث.

وقد وصفه غير واحد بأنه أمير المؤمنين في الحديث<sup>(٢)</sup>.

**قال الأوزاعي:** لم يبق من يجتمع عليه العامة بالرضى والصحة إلا سفيان.

وقال أحمد: سفيان أحفظ للإسناد وأسماء الرجال من شعبة<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضاً: الثوري أعلم بحديث الكوفيين ومشايخهم من الأعمش<sup>(٤)</sup>.

وقد خضع لكلامه في الرجال الأئمة الكبار الذين عاصروه، فهذا شعبة حدث عن أبي إسحاق، فقال رجل: إن سفيان خالفك فيه. فقال: دعوه سفيان أحفظ مني.

ويقول زائدة: كنا نأتي الأعمش فيحدثنا فيبشر، ونأتي سفيان الثوري فنذكر له تلك الأحاديث فيقول: ليس هذا من حديث الأعمش، فنقول له هو حدثنا به الساعة، فيقول: اذهبوا فقولوا له إن شئتم، فنأتي الأعمش فنخبره بذلك

(١) تذكرة الحفاظ (٢٠٦/١)

(٢) مقدمة الكامل (ص ١٣٤)، وشرح علل الترمذى (ص ١٦٢)

(٣) شرح علل الترمذى (١٧٨/١)

(٤) نفس المصدر (١٧٨/١)

فيقول: صدق سفيان ليس هذا من حديثنا<sup>(١)</sup>.

يقول حسن بن خراش: كنا نأتي سفيان فنعرض عليه ما سمعنا من محدث  
سماه فيقول: هذا من حديثه وهذا ليس من حديثه<sup>(٢)</sup>.

وكان زائدة عرض عامة كتبه على سفيان<sup>(٣)</sup>، وكان سفيان يطلب من  
لامذته أن يعرضوا عليه كتبهم كما طلب من يحيى بن سعيد، فقال يحيى:  
تريد أن تصنع بي كما صنعت بزائدة، قال: وما صنر زائدة؟ قال يحيى: لوددت  
أني كنت فعلت<sup>(٤)</sup>، وقد علل ابن أبي حاتم صنيعه هذا: لعرفته بالعلم ونقلة  
الأخبار<sup>(٥)</sup>.

وقد شهد أئمة النقد بعذاقته في الفن وعدوه من أساطينه وقد صار قوله  
المشهور (ما استعمل الرواية الكذب استعملنا لهم التاريخ) قاعدة هامة في أصل  
الجرح والتعديل<sup>(٦)</sup>، وهو معدود من الطبقة المتوسطة من الناقدين كما ذكره ابن  
حجر في نكته على ابن الصلاح<sup>(٧)</sup>.

قال أبو حاتم: هو إمام أهل العراق وأتقن أصحاب أبي إسحاق، وهو

(١) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٧٠)، شرح علل الترمذى (١٧٨/١).

(٢) الجرح والتعديل (٢٠/٢).

(٣) تقدمة الجرح (ص ٨٠).

(٤) نفس المصدر (ص ٨١).

(٥) الجرح والتعديل (٢٠/٢).

(٦) مقدمة الكامل (ص ١٣٩).

(٧) الإعلان بالترويج (ص ١٦٨).

أحفظ من شعبة وإذا اختلف شعبة والشوري فالشوري<sup>(١)</sup>.

قال علي بن المديني: لأعلم سفيان صحف في شيء قط إلا في اسم امرأة أبي عبيدة، وكان يقول: حفينة، يعني أن الصواب حفينة بالجيم<sup>(٢)</sup>.

وذكره الذهبي في عداد من يعتمد قوله في الجرح والتعديل<sup>(٣)</sup>.

وذكره ابن أبي حاتم في ضمن آئمة النقد وأسهب في ترجمته في التقدمة.

وذكره ابن عدي أيضاً في ضمن النقاد في مقدمة الكامل<sup>(٤)</sup>.

وقال الذهبي: له نقد وذوق<sup>(٥)</sup>.

وقد انتقد على الشوري من القديم لأجل روايته عن الضعفاء، مثل الكلبي وغيره قال مالك: قلت لسفيان الشوري: لا تكتب عن رجال فيهم بعض ما فيهن ففضب. فقال شعبة: لا تأخذوا عن سفيان إلا عن رجل تعرفونه فإنه لا يبالى عن حصل الحديث<sup>(٦)</sup>.

قال النسائي: الشوري إمام، إلا أنه كان يروي عن الضعفاء<sup>(٧)</sup>.

يقول ابن أبي حاتم: قلت لأبي: مامعني رواية الشوري عن الكلبي وهو

(١) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٦٦)

(٢) شرح علل الترمذى (١٨١/١)

(٣) من يعتمد قوله (ص ١٦٣)، وفتح المغيث: (٣١٨/٣)، والإعلان بالتربيع (ص ١٩٣)

(٤) مقدمة الكامل (ص ١٢٣ - ١٤٣)

(٥) الميزان (١٦٥/٢)

(٦) مقدمة الكامل (ص ١١٦)

(٧) شرح علل الترمذى: (١٨٥/١)

غير ثقة عنده؟ فقال: كان الشوري يذكر الرواية عن الكلبي على الإنكار والتعجب فتعلقوا عنه روايته عنه، وإن لم تكن روايته عن الكلبي قوله له<sup>(١)</sup>.

ويقول الشوري: إني لأحمل الحديث من ثلاثة أوجه:

أسمع من الرجل الحديث أتخذه ديناً. وأسمع من الرجال الحديث لا أستطيع جرمه أوقف أمره، وأسمع الحديث من رجل لا أعبأ بحديثه أحب معرفته<sup>(٢)</sup>.

والذي يخلص لي أنه كان يحدث عن الضعفاء، ويأخذ عنهم لمجرد العلم ولم يكن ليعمل به، ويدل على ذلك ما حكيناه عنه ويريده مانقل عنه ابن عدي، يقول أبونعيم: كان سفيان إذا ذكر الحديث عن الرجل الضعيف غضب<sup>(٣)</sup>.

وكان عند المعاذرة والكلام في المسائل يقول: إذا حدثك ثقة عن غير ثقة فلا تأخذ، وإذا حدثك غير ثقة عن ثقة فلا تأخذ، وإذا حدثك ثقة عن ثقة فخذه<sup>(٤)</sup>.

وصفه الذهبي بقوله: "الحججة الشبة متفق عليه، إلا أنه كان يدلّس عن الضعفاء ولكن له نقد وذوق"<sup>(٥)</sup>.

وتديليسه محتمل لقول الحافظ ابن حجر: الثانية من احتمل الأئمة تديليسه

(١) المرجع والتعديل (٣٦/٢)

(٢) مقدمة الكامل (ص ١٣٦)

(٣) نفس المصدر (ص ١٤١)

(٤) المرجع والتعديل (٢٩/٢)

(٥) الميزان (١٦٩/٢)

وأخرجوا له في الصحيح لِإمامته وقلة تدلّيسه في جنب ماروی كالثوري<sup>(١)</sup>.  
وقال البخاري: ما أفل تدلّيسه<sup>(٢)</sup>.

## مالك

(٩٣ - ١٧٩ هـ)

هو: أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك أبي عامر بن عمرو بن الحارث بن غيمان بن خثيل بن عمرو بن الحارث وهو ذو أصبع بن عوف بن مالك بن زيد ابن شداد بن زرعة وهو حمير الأصفر الخميري<sup>(٣)</sup> الأصبعي المدنى.  
نشأ في صون ورفاهاية وتحمّل، وترعرع في بيئه معروفة بالعلم، وطلب العلم وهو ابن بضع عشرة سنة<sup>(٤)</sup>.

وقد طاف على شيوخ المغرمين وتخرج على أيديهم.

يقول شعبة: دخلت المدينة ونافع حي ومالك حلقة<sup>(٥)</sup>. وقد طار صيت

(١) طبقات المدرسین (ص ٧)

(٢) نفس المصدر (ص ٢١)

(٣) سير أعلام النبلاء (٤٨/٨). ونقل النهي اتفاق المؤرخين على أنه عربي أصبحي وقال: وقد تكلم في نسبة ابن إسحاق فقال: إن مالكاً والله موالي تيم، فأخذوا وكان ذلك أقوى سبب في تكذيب الإمام له وطعنده عليه (٦٤/٨)

(٤) سير أعلام النبلاء (٤٩/٨)

(٥) تقدمة المبرح والتعديل ص ٢٦، قد وردت روايات عديدة أن شعبة قال: دخلت المدينة بعد موت نافع ومالك حلقة (مقدمة الكامل ص ١٥٠) والمجروحين (٤٤/١١) وتذكر المخاطب: (٢٠٨/١)، وسير أعلام النبلاء: (٦٦/٨، ٨٧، ١١٤)، وقال النهي: قال أبوب: كان مالك حلقة في حياة نافع

مالك في شبابه.

يقول الذهبي: تأهل للفتيا، وجلس للاقتنا، وله إحدى وعشرون سنة، وحدث عنه جماعة وهو شاب طري، وقصده طلبة العلم من الآفاق في آخر خلافة أبي جعفر المنصور وما بعد ذلك وازدحموا في خلافة الرشيد إلى أن مات<sup>(١)</sup>.

وقد عرف مالك بشدة التحرى في الرجال فكان يقول: لا يؤخذ العلم من أربعة، ويؤخذ من سوى ذلك: لا يؤخذ من سفيه معلن بالسفه، وإن كان أروى الناس، ولا من صاحب هوى يدعو الناس إلى هواه، ولا من كذاب يكذب في أحاديث الناس، وإن كنت لاتشهده أن يكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا من شيخ له عبادة وفضل إذا كان لا يعرف ما يحدث<sup>(٢)</sup>.

وقال: أدركت في مسجدنا هذا ستين أو سبعين من التابعين لم أكتب إلا من يعرف حلال الحديث وحرامه وزريادته ونقصانه<sup>(٣)</sup>.

يقول سفيان بن عيينة: ما كان أشد انتقاد مالك للرجال وأعلمه بشأنهم<sup>(٤)</sup>.

وقال: إن مالكاً لا يحدث إلا عن ثقة<sup>(٥)</sup>.

(١) سير أعلام النبلاء، ٦٦/٨.

(٢) سير أعلام النبلاء، ٤٩/٨ - ٥٠.

(٣) مقدمة الكامل ص ١٤٩، وتقديمة الجرح والتعديل.

(٤) مقدمة الكامل ص ١٥١، والمجروحين ١١/٤٠ وغيرها.

(٥) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٢٢) والتمهيد (١/٦٥)، ومقدمة الكامل (ص ١٤٦)، وتهذيب التهذيب (١٠/٦).

(٦) سير أعلام النبلاء، ٧٣/٨.

وقال الشافعي: إذا جاء الحديث عن مالك فشد به يدك<sup>(١)</sup>.

وقال أحمد: كل من روى عنه مالك فهو ثقة<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو حاتم: مالك نقي الرجال، نقي الحديث وهو أنقى حديثاً من الشوري والأوزاعي<sup>(٣)</sup>.

وقال النسائي: لانعلم مالكاً روي عن إنسان ضعيف مشهور بالضعف إلا عاصم بن عبيدة الله فإنه روى عنه حديثاً، وعن عمرو بن أبي عمرو وهو أصلح من عاصم، وعن شريك بن أبي غر وهو أصلح من عمرو، قال لانعلم مالكاً حدث عمن يترك حديثه إلا عبدالكريم بن أبي أمية<sup>(٤)</sup>.

وقال البخاري: لانعلم مالكاً حدث عمن يترك حديثه إلا عن عطاء الخراساني<sup>(٥)</sup>.

وقال ابن معين: لاتبالي ألا تسأل عن رجل حدث عنه مالك إلا رجلاً أو رجلين<sup>(٦)</sup>.

وقال أحمد: لاتبالي ألا تسأل عن رجل روى عنه مالك بن أنس ولا سيما

(١) تقدمة المبرح والتعديل ص ١٤، ومقدمة الكامل (ص ١٤٩)

(٢) شرح علل الترمذى لابن رجب (٧٧٩/٢)

(٣) تقدمة المبرح والتعديل (ص ١٧)

(٤) شرح علل الترمذى (٧٨٠-٧٧٩/٢)

(٥) نفس المصدر (ص ٥١٨)، وانتقد ابن رجب على قول البخاري (انظر: ٢٧٨٠/٢)

(٦) مقدمة الكامل (ص ١٤٧)، وروي نحوه ابن أبي حاتم في التقدمة: (ص ١٧)، وقد عزاه ابن عدي إلى أحمد بدون استثناء إلا رجلاً (١٤٨)

مديني<sup>(١)</sup>.

وقال علي بن المديني: مالك أمان فيمن حديث من الرجال<sup>(٢)</sup>.

قال ابن عبدالبر: معلوم أن مالكا كان من أشد الناس تركا لشذوذ العلم وأشدهم انتقادا للرجال، وأقلهم تكلفا، وأتقنهم حفظا فلذلك صار إماما<sup>(٣)</sup>.

وقال يعقوب بن شيبة: كان مالك من ينتقي الرجال<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن حبان: كان مالك أول من انتقى الرجال من الفقهاء بالمدينة وأعرض عنمن ليس بشقة في الحديث ولم يكن يروي إلا ماصح ولا يحدث إلا عن ثقة<sup>(٥)</sup>.

ومن اشترط على نفسه ألا يروي إلا عن الثقات فروايته توثيق له أم لا؟ فيه خلاف بين العلماء، وقد مضى البحث في فصل التعديل.

ويرى ابن المديني: كل مدني لم يحدث عنه مالك ففي حديثه شيء لا أعلم مالكا ترك إنسانا إلا إنسانا في حديثه شيء<sup>(٦)</sup>.

ويُستدل لذلك أن مالكا سأله بشر بن عمر الزهري عن رجل: فقال: هل

(١) تقدمة المحرر والتعديل ص ١٧، وشرح علل الترمذى (١٨٣/١).

(٢) حلية الأولياء (٣٢٢/٦).

(٣) التمهيد (٦٥/١).

(٤) شرح علل الترمذى (٧٨١/٢).

(٥) تهذيب التهذيب (٩/١٠).

(٦) مقدمة الكامل (ص ١٤٨)، وشرح علل الترمذى (١٨٥/١).

رأيته في كتبى؟ قلت: لا، قال: لو كان ثقة لرأيته<sup>(١)</sup>.

يعلق عليه الذهبي بقوله: فهذا القول يعطيك أنه لا يروى إلا عنمن هو عنده ثقة، ولا يلزم من ذلك أنه يروي عن كل الثقات<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن رجب: إطلاق ابن المديني فيه نظر؛ فإن مالكا لم يحدث عن سعد بن إبراهيم وهو ثقة جليل متفق عليه<sup>(٣)</sup>.

والإمام مالك يعد من كبار علماء الجرح والتعديل.

يقول الذهبي: هو أمة في نقد الرجال<sup>(٤)</sup>، ذكره في "من يعتمد قوله في الجرح والتعديل، وعده من العلماء الذين تكلموا في كثير من الرواية<sup>(٥)</sup>.

وقد ذكر ابن حبان، ثلاثة من الأئمة منهم مالك والشوري وشعبة الذين جعلوا الحديث صناعة لهم لا يشوبونها بشيء آخر<sup>(٦)</sup>.

وذكره ابن أبي حاتم في تقدمته على رأس القائمة من النقاد وقال: فمن العلماء المجهابذة النقاد الذين جعلهم الله علماً للإسلام وقدوة في الدين ونقاداً لناقلة الآثار من الطبقة الأولى بالحجاز مالك بن أنس<sup>(٧)</sup>.

(١) مقدمة الكامل (ص ١٤٨)، وسير أعلام النبلاء (٧٢/٨)، تهذيب التهذيب (٦/١٠)

(٢) سير أعلام النبلاء (٦٤/٨)

(٣) شرح علل الترمذى (٧٨٢/٢)

(٤) سير أعلام النبلاء (٧٢/٨)

(٥) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٦٢-١٦٣ رقم ٦)

(٦) المجرحين (٤٠/١)

(٧) تقدمة الجرح والتعديل (ص ١٠)

وقد بشر به رسول الهدى ﷺ في حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: يوشك - أن تضربوا و قال سفيان مرتـةـ أن يضرـبـ النـاسـ أـكـبـادـ الإـهـلـ يـطـلـبـونـ الـعـلـمـ، لاـيـجـدـونـ عـالـمـاـ، أـعـلـمـ مـنـ عـالـمـ أـهـلـ المـدـيـنـةـ<sup>(١)</sup>.  
ومع ذلك فقد خالفه النقاد في بعض آرائه في الرجال مثل توثيقه لعبد الرحمن بن أبي الزناد.

قال سعيد بن أبي مريم، قال لي خالي موسى بن سلمة قلت لمالك دلني على رجل ثقة، فقال: عليك بعبد الرحمن بن أبي الزناد.

وقد روی عثمان بن سعيد ومعاوية عن ابن معين: أنه ضعيف، وزوّي عنه عباس: ليس بشيء، وقال مرتـةـ: لاـيـحـتـجـ بـهـ.  
وكذا قال أبو حاتم وضعفه النسائي.

وقال أحمد: مضطرب الحديث، وروي الميموني عنه: ضعيف، وذكر الذهبي  
حديثين من مناكيره: من كان له شعر فليكرمه، وحديث: الهرة من متاع البيت<sup>(٢)</sup>.

(١) رواه أحمد (٢٩٩/٢)، والترمذى في العلم، باب ماجاه، في عالم المدينة وقال حسن - وفي نسخة التحفة: حسن صحيح - والحاكم في المستدرك (٩١-٩٠/١) والخطيب في تاريخ بغداد (٥/٣٠٦، ٣٠٧، ٣٧٧/٩)، وابن عبد البر في التمهيد (٨٤/١) وعالم المدينة هو مالك بن أنس وعليه اتفاق جميع نقلة الحديث.

(٢) ميزان الاعتدال: (٧٥٧/٢)

## عبدالله بن المبارك

### (١٨١-١١٨)

هو: أبو عبد الرحمن، عبدالله بن المبارك بن واضح الحنظلي، مولاه،  
التركي، المروزي.

طلب العلم وهو ابن عشرين سنة<sup>(١)</sup>. وبدأ رحلته سنة إحدى وأربعين ومئة.  
قال الذهبي: وأخذ عن بقایا التابعین وأكثر من الترحال والتطواف، إلى أن  
مات في طلب العلم، وفي الفزو والتجارة، والإنفاق على الإخوان في الله  
وتجهيزهم معه إلى الحج<sup>(٢)</sup>. وقال: ارتحل إلى الحرميin، الشام، مصر، والعراق،  
والجزيرة، وخراسان<sup>(٣)</sup>.

وقال أحمد بن حنبل: رحل إلى اليمن، ومصر، الشام، والبصرة،  
والكوفة. وكان من رواة العلم، وكان أهل ذلك، كتب عن الصغار والكبار<sup>(٤)</sup>.

(١) سير أعلام النبلاء: (٣٧٨/٨)، وأقدم شیخ لقبه ابن المبارك هو ربيع بن أنس الخراساني  
يقول الذهبي: وتحجّل ودخل إليه في السجن سمع منه نحوa من أربعين حدیثاً، وفي تقدمة الجرح  
والتعديل ص ٢٦٤ أنه كان مختلفاً عند حائرك فجهد ابن المبارك أن يأذن له فأذن ثم أعطاه  
أربعين درهماً فحدثه بأربعين حدیثاً.

(٢) نفس المصدر: (٣٧٩/٨)

(٣) نفس المصدر (٣٨١/٨)

(٤) تقدمة الجرح والتعديل: (٢٠٤/١)، شرح علل الترمذی: (٢٠٤/١)، وفيه: جمع أمراً  
عظيماً ما كان أحد أقل سقطاً من ابن المبارك، وكان يحدث من حفظه، ولم يكن ينظر في  
كتاب، وفي تهذيب التهذيب (٣٨٥/٥)، إلى قوله من حفظه.

قال أبوحاتم: طاف ابن المبارك ربع الدنيا بالرحلة في طلب الحديث لم يدع اليمن، ولا مصر، ولا الشام، ولا الجزيرة، ولا البصرة، ولا الكوفة<sup>(١)</sup>.

وابن المبارك كان مع علمه الغزير تاجراً كبيراً ذا ثروة هائلة، وكان ينفق من ماله على الطلبة، والمحدثين، وعامة الناس، وقد ذكر في سيرته في هذا الباب ما يشير العجب<sup>(٢)</sup> وذكر أنه كان ينفق كل سنة على الفقراء مائة ألف درهم<sup>(٣)</sup>.

وكان ابن المبارك من أساطين علماء الجرح والتعديل، وكان أكثر الناس بحثاً عنه، وقد نقلت أقوال تدل على مدى حرصه على الإسناد، ومعرفة الصحيح والضعيف، منها قوله: بيننا وبين القوم القوانيم<sup>(٤)</sup>.

وقوله: الإسناد من الدين ولو لا الإسناد لقال من شاء ما شاء<sup>(٥)</sup>.

وقوله: ليس جودة الحديث في قرب الإسناد ولكن جودة الحديث في صحة الرجال<sup>(٦)</sup> وقوله: بعد الإسناد أحب إلى إذا كانوا ثقات لأنهم قد ترسوا به

(١) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٩٤)

(٢) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٧٧)، وسير أعلام النبلاء (٣٨٧-٣٨٥/٨) وتاريخ بغداد: (١٥٩-١٥٨/١٠)

(٣) تهذيب التهذيب: (٣٨٦/٥)

(٤) مقدمة مسلم مع التبوبي: (٨٨/١)

(٥) نفس المصدر: (٨٧/١)

(٦) شرح علل الترمذى: (٦٢/١)

وحدث بعید الإسناد صحيح خیر من قریب الإسناد سقیم<sup>(١)</sup>.

وقد بلغ ابن المبارك القمة في النقد والكشف عن الضعفاء والكذابين.

قال إسحاق بن إبراهيم: إن الرشيد أخذ زنديقا ليقتلها، فقال: أین أنت من ألف حديث وضعتها؟ قال: فأین أنت يا عدو الله من أبي إسحاق الفزارى وابن المبارك ينخلاتها فيخرجانها حرفا حرفا<sup>(٢)</sup>.

وابن المبارك كان متثبتا جدا في الرجال. قال عبдан: سموا لعبدالله رجلا يتهم في الحديث. فقال لأن أقطع الطريق أحب إلى من أن أحدث عنه<sup>(٣)</sup> ويدل على تحريره في الرجال أنه أخذ عن أربعة آلاف شيخ فلم يرو إلا عن ألف منهم<sup>(٤)</sup>.

وكان عبدالله لا يحب أن يحضر مجالس الشيوخ المتهمين، روى مسلم عنه في مقدمة صحيحه قال: رأيت روح بن غطيف «صاحب الدم قدر الدرهم» وجلست إليه مجلسا، فجعلت أستحي من أصحابي أن يرونني جالسا معه كره حديثه<sup>(٥)</sup>.

(١) البرح والتعديل: (٢٥/١)

(٢) تهذيب التهذيب: (١٥٢/١)، وتذكرة الحفاظ: (٢٧٣/١)

(٣) علل الترمذى مع شرح ابن رجب: (٦٣/٦٣-٦٤)

(٤) تذكرة الحفاظ: (٢٧٦/١)

(٥) مقدمة مسلم مع النروى (٩٦-٩٧/١) قال النروى: «قوله صاحب الدم قدر الدرهم» يزيد وصفه وتعريفه بالحديث الذي رواه روح هذا عن الزهري، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة يرفعه: «تعاد الصلاة من قدر الدرهم يعني من الدم، وهذا الحديث ذكره البخاري في تاريخه وهو حديث باطل لا أصل له عند أهل الحديث».

قال ابن معين: كان كيساً مستثبتاً ثقة، وكان عالماً صحيحاً الحديث، وكانت كتبه التي حدث بها عشرين ألفاً أو واحداً وعشرين ألفاً<sup>(١)</sup>.  
وقد أفصح ابن المبارك عن سر كتابته عن الضعفاء فقال: إنني لأسمع الحديث فأكتبه وما من رأيي أن أعمل به، ولا أحدث به، ولكنني اخذه عدة لبعض أصحابي إن عمل به أقول بعمل بالحديث<sup>(٢)</sup>.

وكان ابن المبارك معتدلاً في الرجال، ولطيف العبارة في الجرح والتعديل، فعد من النقاد المنصفين المتوسطين.

كان يقول: من رضيه أهل العلم، فكتبوا عنه فهو عدل جائز الشهادة<sup>(٣)</sup>.

وكان لا يترك الرجل إلا بعد السبر، ودراسة أحواله.

قال نعيم بن حماد: كان ابن المبارك لا يترك حديث الرجل حتى يبلغه الشيء الذي لا يستطيع أن يدفعه<sup>(٤)</sup>.

وكان يقول أيضاً: يكتب الحديث إلا من أربعة: غلط لا يرجع، وكذاب، وصاحب هو يدعوه إلى بدعنته، ورجل لا يحفظ، فيحدث من حفظه<sup>(٥)</sup>.

وقال عبدالرازق: ما رأيت ابن المبارك يفصح بقوله كذاب إلا لعبدالقدوس

(١) سؤالات ابن الجنيد لابن معين (٣٩٣).

(٢) مقدمة الكامل: (ص ١٦٨).

(٣) نفس المصدر: (ص ١٦٨).

(٤) تقدمة الجرح والتعديل: ص ٢٧٠، الجرح والتعديل: (٤٣/١).

(٥) مقدمة الكامل: (ص ٢٤٢).

قال سمعته يقول له كذاب<sup>(١)</sup>. وقد عذر رحمة الله تعالى من أمراء المؤمنين في الحديث.

### سفيان بن عيينة

(١٧ - ١٩٨ هـ)

هو: سفيان بن أبي عمران، أبو محمد، مولىبني عبد الله بن رويبة منبني هلال بن عامر بن صعصعة<sup>(٢)</sup>.

قال الخطيب: وقيل: إنه مولى محمد بن مزاحم العلاني، واختار البخاري الأول<sup>(٣)</sup>.

ولد بالكوفة وطلب العلم وهو صغير، ثم سافر إلى مكة في صحبة أبيه سنة اثننتين وعشرين<sup>(٤)</sup>.

يقول: أول من جالست عبدالكريم أبا أمية وأنا ابن خمس عشرة سنة<sup>(٥)</sup>.  
ثم واصل الرحلات العلمية حتى حصل على مكانة رفيعة.

(١) مقدمة مسلم: (١١٧/١)، وميزان الاعتدال: (٦٤٣/٢).

(٢) تاريخ بغداد: (١٧٤/٩)، وطبقات ابن سعد: (٤٩٧/٥).

(٣) التاريخ الكبير: (٩٤/٤).

(٤) تاريخ بغداد: (١٨٣/٩)، وذكر ابن عيينة أن آباءه كان صيرفيًا فركبه دين فهاجر إلى مكة.

(٥) سير أعلام النبلاء: (٤٥٥/٨)، والطبقات لابن سعد: (٤٩٧/٥).

قال الذهبي: طلب الحديث وهو حديث بل غلام، ولقي الكبار، وحمل عنهم علما جمّاً، وأتقنَ وجودَه، وجمعَ وصَفَّه، وعُمِّرَ دَهْرًا، وازدحمَ الطلبة عليه، وانتهى إليه علو الإسناد ورحل إليه من البلاد، والحق الأحفاد بالأجداد<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: لقد كان خلق من طلبة الحديث يتتكلفون الحج، وما المحرك لهم سوى لقاء سفيان بن عيينة لإمامته وعلو إسناده<sup>(٢)</sup>.

وقال الخطيب: كان له في العلم قدر كبير ومحل خطير، أدرك نيفاً وثمانين نفساً من التابعين<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن سعد: ثقة، ثبت كثير الحديث حجة<sup>(٤)</sup>.

وقال يحيى بن آدم: ما رأيت أحداً يختبر الحديث إلا ويخطئ، إلا سفيان ابن عيينة<sup>(٥)</sup>.

وكان ابن عيينة من كبار النقاد ذكره كل من ابن أبي حاتم، وابن عدي، وابن حبان، والذهببي، وغيرهم.

وكان الشوري يعترف ببنقده.

يقول عبدالمجيد بن عبدالعزيز بن أبي رواد: كان سفيان إذا لم ير أصحاب

(١) سير أعلام النبلاء (٤٥٤/٨)

(٢) نفس المصدر (٤٥٦/٨)

(٣) تاريخ بغداد: (١٧٤/٩)

(٤) الطبقات: (٤٩٨/٥)

(٥) سير أعلام النبلاء: (٤٦٤/٨)

الحديث أنسدوا الأحاديث، فكنت آتي ابن عبيبة، فيقول: هذا خطأ، وهذا كذا، فآتي الشوري فيقول لي: أتيت ابن عبيبة؟ فأخبره بما قال ابن عبيبة: فيقول: هو كما قال<sup>(١)</sup>. إلا أنه لم يتكلّم في سائر الرواية<sup>(٢)</sup>.

وكان ابن عبيبة من المتشبّتين في الرجال، فلا يروي إلا عن الثقات إلا أنه ابتلي بالتدليس كغيره<sup>(٣)</sup>.

حکى ابن عبدالبر عن أئمة الحديث أنهم قالوا: يقبل تدليس ابن عبيبة لأنّه إذا وقف أحال على ابن جریح ومعمر ونظرائهم<sup>(٤)</sup>.

وهذا ما رجحه ابن حبان وقال: أما المدلسون الذي هم ثقات وعدول فإننا لا نحتاج بأخبارهم إلا ما بينوا السماع فيما رواوا... إلا أن يكون المدلس لا يعلم أنه ما دلس قط إلا عن ثقة، فإذا كان كذلك قبلت روایته وإن لم يثبت السماع، وهذا ليس في الدنيا إلا لسفیان بن عبیبة وحده، فإنه كان يدلس، ولا يدلس إلا عن ثقة متقن<sup>(٥)</sup>.

وقال ابن حجر: الثانية من احتمل الأئمة تدليسه وأخرجوه له في الصحيح لإمامته وقلة تدليسه في جنب ماروى، أو كان لا يدلس إلا عن ثقة كابن

(١) تاريخ بغداد: (١٨١/٩)

(٢) الإعلان بالتوبیخ: (ص ١٦٧)

(٣) المیزان: (١٧٠/٢)

(٤) التبیین لأسماء المدلسين ص ٣٤٧ مع مجموعة الرسائل الكمالية.

(٥) صحيح ابن حبان: (٨١/٨٢)

عيينة<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: كان يدلس، لكن لا يدلس إلا عن ثقة وادعى ابن حبان بأن ذلك كان خاصاً به<sup>(٢)</sup> اخترط في آخر عمره كما ادعى ذلك يحيى بن سعيد القطنان<sup>(٣)</sup> وأيده الحافظ ابن حجر بقرائن أخرى<sup>(٤)</sup>.

ويقول في طبقات المدلسين: ولعل العجلي قال فيه: "ليس بشيء" لأمر آخر غير التدلس لعله الاختلاط<sup>(٥)</sup>.

يقول الذهبي: وأنا أستبعد هذا الكلام من القطنان، وأعده غلطًا من ابن عمار فإن القطنان مات في صفر من سنة ثمان وتسعين وقت قدوم الحاج، ووقيت تحدثهم عن أخبار الحجاز، فمما تمكن يحيى بن سعيد من أن يسمع اختلاط سفيان، ثم يشهد عليه بذلك والموت قد نزل به، فلعله بلغه ذلك في أثناء سنة سبع، مع أن يحيى متعنت جداً في الرجال، وسفيان ثقة مطلقاً<sup>(٦)</sup>.

(١) طبقات المدلسين: (ص ٧)

(٢) نفس المصدر: (ص ٢٢)

(٣) تاريخ بغداد: (١٨٣/٩)

(٤) تهذيب التهذيب: (٤/١٢٠)

(٥) طبقات المدلسين: (ص ١٢)

(٦) سير أعلام النبلاء (٤٦٥/٨)، وميزان الاعتدال: (١٧١/٢)

## يحيى بن سعيد القطان

( ١٢٠ - ١٩٨ هـ )

هو: يحيى بن سعيد بن فروخ التميمي ولا، البصري، الأحوال القطان.

تحمل الكثير في سبيل العلم يقول:

كنت أخرج من البيت، وأنا أطلب الحديث، فلا أرجع إلا بعد العتمة<sup>(١)</sup>.

وقد شهد بحسن طلبه ابن مهدي فقال: ما رأيت أحسن أخذًا للحديث، ولا  
أحسن طلبا له من يحيى القطان<sup>(٢)</sup>.

وما أثر عن سيرته يعطينا فكرة واضحة عن حياته، ويدلنا على سذاجة  
عيشة، يقول حفيده: لم يكن يمزح ولا يضحك إلا تبسمًا، وما أعلم أنني رأيته  
قهقه قط ولا دخل حماماً قط، ولا اكتحل، ولا ادهن<sup>(٣)</sup>، وقد عبر عنه ابن عمار:  
كنت إذا نظرت ظنت أنه لا يحسن شيئاً، كان يشبه التجار، فإذا تكلم أنصت له  
الفقها<sup>(٤)</sup>.

وكان يحيى من أساطين الجرح والتعديل.

(١) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٤٩-٢٥٠)

(٢) تهذيب التهذيب: (١١/٢١٧)

(٣) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٥١-٢٥٢)

(٤) تهذيب التهذيب: (١١/٤١٩)

قال ابن المديني: ما رأيت أعلم بالرجال من يحيى القطان<sup>(١)</sup>.  
وقال أحمد: ما رأيت مثل يحيى بن سعيد في هذا الشأن، يعني في معرفة  
الحديث، ومعرفة الثقات، وغير الثقات، فقيل له: ولا هشيم؟ فقال: هشيم شيخ،  
مارأيت مثل يحيى يجعل يرفع أمره جداً<sup>(٢)</sup>.

وذكر ابن أبي حاتم عن أبيه، عن عبد الرحمن بن عمر رسته الأصبهاني  
قال: سمعت ابن مهدي يقول: اختلعوا يوماً عند شعبة، فقالوا: اجعل بيننا وبينك  
حكم، فقال: قد رضيت بالأحول -يعني يحيى بن سعيد القطان- فما برحنا  
حتى جاء يحيى فتحاكموا إليه فقضى على شعبة، فقال له شعبة: ومن يطبق  
نقدك يا أحولاً أو من له مثل نقدك<sup>(٣)</sup>.

وانتهى إليه الحفظ وتكلم في العلل والرجال، وترجع به الحفاظ.

وقال ابن حبان: كان من سادات أهل زمانه حفظاً، وورعاً، وفهمها، وفضلاً،  
وديناً، وعلماً، وهو الذي مهد لأهل العراق رسم الحديث، وأمعن في البحث عن  
الثقات، وترك الضعفاء، ومنه تعلم أحمد، ويحيى، وعلي، وسائر علمائنا<sup>(٤)</sup>.

ويرى الذهبي أنه أول من جمع كلامه في الجرح والتعديل<sup>(٥)</sup>.

(١) سير أعلام النبلاء: (٩/١٧٧).

(٢) الجرح والتعديل: (٢١/٢).

(٣) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٣٢)، وشرح علل الترمذى: (١٩٢/١).

(٤) تهذيب التهذيب: (١١/٢١٧).

(٥) مقدمة الميزان: (١١/١٠).

وقال في كتابه «ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل»: عبد الرحمن بن مهدي وكان هو ويعيى القطان المذكور، قد انتدبا لنقد الرجال، وناهيك بهما جلالة ونبلاء وعلماء وفضلا، فمن جرحة، لا يكاد والله يندمل جرمها، ومن ثقاه، فهو الحجة، المقبول، ومن اختلفا فيه، اجتهد في أمره، ونزل عن درجة الصحيح إلى الحسن وقد وثقا خلقا كثيرا وضعفا آخرين<sup>(١)</sup>.

ووصفه ابن رجب بقوله: «هو خليفة شعبة والقائم بعده مقامه في هذا العلم، وعنه تلقاء أئمة هذا الشأن كأحمد، وعلي، ويعيى ونحوهم، وقد كان شعبة يحكمه على نفسه في هذا العلم»<sup>(٢)</sup>، ولم يكن يعيى يحدث إلا عن الثقات.

قال العجلبي: لا يحدث إلا عن ثقة.

وقال سفيان: يعيى بن سعيد يريد شبيقا عن عبدالله. قال أبو محمد بن أبي حاتم: يعني أنه لا يرضى إلا برواية الحفاظ المتقين<sup>(٣)</sup>.

وقال الحافظ: ويحيى بن سعيد شديد التعتن و خاصة في الأقران<sup>(٤)</sup>.

فقد كان يترك الرواية عن الحفاظ بأدنى شك في حفظهم.

(١) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٦٧)

(٢) شرح علل الترمذى: (١٩٢/١)

(٣) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٣٣)

(٤) هدى السارى: ص ٤٢٤.

قال الترمذى في علل<sup>(١)</sup>: وإن كان يحيى بن سعيد القطان قد ترك الرواية عن هؤلاء، فلم يترك الرواية عنهم أنه اتهمهم بالكذب، ولكنه تركهم حال حفظهم. وذكر عن يحيى بن سعيد أنه كان إذا رأى الرجل يحدث عن حفظه مرة هكذا، ومرة هكذا، لا يثبت على رواية واحدة، تركه.

ومع هذا فقد وقع له ما وقع لغيره من الوهم. فقد تكلم في محمد بن عمرو ابن علقة ثم روى عنه.

أما من ناحية قيمة الجرح والتعديل الصادر من يحيى القطان فالمعروف أنه يسلك مسلك المتشددين.

يقول علي بن المديني: إذا اجتمع يحيى بن سعيد، وعبدالرحمن بن مهدي على ترك رجل لم أحدث عنه. فإذا اختلفا أخذت بقول عبد الرحمن، لأنه أقصدهما وكان في يحيى تشدد<sup>(٢)</sup>.

ويقول الذهبي: كان يحيى بن سعيد متعنتاً في نقد الرجال فإذا رأيته قد وثق شيئاً فاعتمد عليه؛ أما إذا لين أحداً، فتأن في أمره، حتى ترى قول غيره فيه فقد لين مثل: إسرائيل، وهام، وجماعة احتاج بهم الشياخان، ولهم كتاب في الضعفاء لم أقف عليه، ينقل منه ابن حزم وغيره، ويقع كلامه في سؤالات على، وأبي حفص الصيرفي، وابن معين له<sup>(٣)</sup>.

(١) شرح علل الترمذى (١٠٤/١)

(٢) تهذيب التهذيب (٢٨٠/٦)

(٣) سير أعلام النبلاء (١٨٣/٩)

وقال في ميزان الاعتدال: إن يحيى متعمت في الرجال.

وقال الحافظ: إذا وثق ابن مهدي شخصاً وضعفهقطantan فإنه لا يترك لما عرف من تشديد يحيى ومن هو مثله في النقد<sup>(١)</sup>.

رحمه الله رحمة واسعة.

---

(١) الإعلان بالتبني: (ص ١٦٨)

## عبدالرحمن بن مهدي (١٣٥ - ١٩٨ هـ)

هو: عبد الرحمن بن مهدي بن حسان بن عبد الرحمن أبو سعيد العنبرى قبل مولى الأزد صاحب المؤلّف<sup>(١)</sup>.

أصله من البصرة، وفي مبكر حياته بدأ يتبع القصاصى فأرشده أبو عامر العقدي، وقال له: لا يحصل في يدك من هؤلاء شيء<sup>(٢)</sup>. فتوجه إلى طلب الحديث.

يقول الذهبي: طلب هذا الشأن وهو ابن بضع عشرة سنة<sup>(٣)</sup>، ولزم سفيان<sup>(٤)</sup>، وشعبة<sup>(٥)</sup>، وقد عرض كتبه على الثوري<sup>(٦)</sup>.

وكان عبد الرحمن بن مهدي من عظماء المحدثين، ذا نظر ثاقب، وخبرة تامة في الرجال، ومع حفظه الكامل كان يعتمد على الكتاب.

(١) تاريخ بغداد: (١٠/٧٤٠)، وسير أعلام النبلاء: (١٩٢/٩) و قال في تذكرة الحفاظ:

(٢) مولى الأزد، وقيل مولى بنى العنبر.

(٣) تاريخ بغداد: (١٠/٢٤٠)

(٤) سير أعلام النبلاء (١٩٣/٩)

(٥) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٥٦)، وتهذيب التهذيب: (٢٧٩/٦)

(٦) يقول اختلقت إلى شعبة غير سنين (مقدمة الكامل: (ص ١٧٧)

(٧) تاريخ بغداد: (١٠/٢٤٣)، وتذكرة الحفاظ: (١٠/٣٢٠)، وتقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٥٥)، وشرح علل الترمذى: (١٩٧/١)

يقول أَحْمَدُ: إِذَا اخْتَلَفَ عَبْدُ الرَّحْمَنَ وَوَكِيعُ فَعَبْدُ الرَّحْمَنَ أَثَبَ، لَأَنَّهُ أَقْرَبُ عَهْدَ الْكِتَابِ، وَقَدْ اخْتَلَفَا فِي نِحْوِ خَمْسِينَ حَدِيشًا لِلشَّوَّرِيِّ. قَالَ: فَنَظَرْنَا فَإِذَا عَامَةُ الصَّوَابِ فِي يَدِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ<sup>(١)</sup>. وَكَانَ يَحْدُثُ مِنْ حَفْظِهِ أَيْضًا.

يقول القواريري: أَمْلَى عَلَى عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مُهَدِّي عِشْرِينَ أَلْفَ حَدِيثٍ حَفْظًا<sup>(٢)</sup>.

ويقول الذهلي: مَا رَأَيْتُ فِي يَدِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ كُتَابًا قُطًّا<sup>(٣)</sup>، وَكَانَ يُحِبُّ أَنْ يَحْدُثَ بِالْأَلْفَاظِ.

قال أَحْمَدُ: كَانَ يَتَوَقَّى كَثِيرًا كَانَ يُحِبُّ أَنْ يَحْدُثَ بِالْلُّفْظِ<sup>(٤)</sup>.

وقال مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي بَكْرٍ: مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَتَقَنَّ مَا سَمِعَ، وَلَا لَمْ يَسْمَعْ، مِنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مُهَدِّي<sup>(٥)</sup>.

وَكَانَ أَبْنَى مُهَدِّي مُتَشَبِّهًا فِي الرِّجَالِ لَا يَرْوِي إِلَّا عَنِ الثَّقَاتِ.

(١) سير أعلام النبلاء: (٩٤/٩)، وتاريخ بغداد: (١٠/٢٤٤)، وتذكرة الحفاظ: (١/٣٣٠) وفيه خمسين حديثاً للشوري.

(٢) شرح علل الترمذى: (١٩٨/١).

(٣) تذكرة الحفاظ: (١/٣٣١).

(٤) تاريخ بغداد: (١٠/٢٤١)، وتهذيب التهذيب: (٦/٢٨٠)، رشح علل الترمذى: (١/١٩٧)، وتقديمة المبرح والتعديل: (ص ٢٣٥)

(٥) تقدمة المبرح والتعديل: (ص ٢٥٣)

قال عمرو بن علي: سألت عبدالرحمن بن مهدي عن حديث لعبدالكريم المعلم فقال: هو عن عبدالكريم، فلما سأله فيما بيتي وبينه قال: فأين التقوى؟ قال أبو محمد (ابن أبي حاتم): يعني أن التقوى تجزء عن الرواية عن من ليس بشقة عنده في السر والعلانية، وكان عبدالكريم المعلم عنده غير قوي، فكره أن يحدث عنه<sup>(١)</sup>.

وقال أحمد: إذا حدث عبدالرحمن بن مهدي عن رجل فهو حجة<sup>(٢)</sup>.

وقال عبدان: ضرب عبدالرحمن بن مهدي على نيف وثمانين شيئاً حدث عنهم الشوري<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن حبان: صنف وحدث وأبي الرواية إلا عن الثقات<sup>(٤)</sup>.

وقد شهد بنبيغ ابن مهدي في معرفة الرجال أئمة النقد، فذكره الذهبي في كتابه «من يعتمد قوله في الجرح والتعديل» فقال: عبدالرحمن بن مهدي، وكان هو ويحيى القطان المذكور قد انتدبا لنقد الرجال، وناهيك بهما جلاله، ونبلا، وعلما، وفضلا، فمن جرحا لا يكاد - والله - يندمل جرحه، ومن وثقاه فهو الحجة المقبول، ومن اختلفا فيه اجتهد في أمره، ونزل عن درجة الصحيح إلى الحسن،

(١) المصدر السابق: (ص ٢٥٣)

(٢) تاريخ بغداد: (١٠/٢٤٣)، وتهذيب التهذيب: (٦/٢٨١)

(٣) مقدمة الكامل: (ص ١٧٦)

(٤) تهذيب التهذيب: (٦/٢٨١)

وقد وثقا خلقا كثيرا وضعفا آخرين<sup>(١)</sup>.

وقال أيضا: الإمام الناقد المجود سيد الحفاظ<sup>(٢)</sup>.

وذكره ابن أبي حاتم ضمن النقاد، ووصفه بأنه من العلماء الجهابذة النقاد من أهل البصرة<sup>(٣)</sup>.

وذكره ابن عدي في مقدمته للكامل ضمن النقاد<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن حيان: من جعلوا هذا الشأن صناعة لم يتعدوها إلى غيرها مع لزوم الدين، والورع الشديد، والتتفقه رجالان: يحيى بن سعيد القطان، وعبدالرحمن ابن مهدي<sup>(٥)</sup>.

وقال الخطيب: أحد المذكورين بالحفظ، ومن برع في معرفة الأثر، وطرق الروايات وأحوال الشيوخ<sup>(٦)</sup>.

وكان ابن مهدي يعتقد أن النقد والتفتیش في الرجال من أوجب الواجبات على المحدث.

(١) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٦٧)

(٢) سير أعلام النبلاء: (٩٢/٩)

(٣) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٢٥١)

(٤) مقدمة الكامل: (ص ١٧٣)

(٥) مقدمة المجرحين: (١/٥٢)

(٦) تاريخ بغداد: (١٠/٢٤٠)

يقول: وليس بإمام من حديث بكل ما سمع، وحدث عن كل من لقى،  
ويجب بكل ما يسأل عنه، وحدث كل من سأله، ويكتب حديث النبي ﷺ، ما  
وجده عن ثقة، ثم تتبع عن أصحاب رسول الله ﷺ من الثقات، ثم يكتب حديث  
التابعين، ثم لاكتاب بعد ذلك<sup>(١)</sup>.

ويقول أيضاً: خصلتان لا يستقيم فيها حسن الظن، الحكم والحديث يعني  
لا يستعمل حسن الظن في قبول الرواية عن ليس بمرضي<sup>(٢)</sup>.

ويقول: لا يجوز أن يكون الرجل إماماً حتى يعلم ما يصح ما لا يصح،  
وحتى لا يحتاج بكل شيء، وحتى يعلم مخارج الحديث<sup>(٣)</sup>.

وابن مهدي من النقاد الذي وصفوا بالإنصاف في المجرح والتعديل فقد عده  
الحافظ ابن حجر من النقاد المتوسطين المنصفين<sup>(٤)</sup>.

يقول علي بن المديني: إذا اجتمع يحيى بن سعيد القطان وعبدالرحمن بن  
مهدي على ترك رجل لم أحدث عنه، فإذا اختلفا أخذت بقول عبد الرحمن، لأنه  
أقصدهما وكان في يحيى تشدد<sup>(٥)</sup>.

(١) مقدمة الكامل: (ص ١٧٥)

(٢) المجرح والتعديل: (٢/٣٥)

(٣) شرح علل الترمذى: (١٩٩/١)

(٤) الأعلان بالتوضيح: (ص ١٦٨)

(٥) تاريخ بغداد: (٢٤٣/١٠)، وتهذيب التهذيب: (٦/٢٨٠)

وقد روي عنه ما يدل على مذهبة في القبول والرد.

يقول: أحفظ عن الرجل الحافظ المتقن فهذا لا يختلف فيه، وأخر يهم  
والغالب على حديثه الصحة فهذا لا يترك حديثه، لو ترك حديث مثل هذا لذهب  
حديث الناس، وأخر يهم والغالب على حديثه الوهم، فهذا يترك حديثه يعني  
لا يحتاج بحديثه<sup>(١)</sup>.

---

(١) البرح والتعديل: (٢٨/٢)، وملخص الكامل: (ص ٢٥١)

## أشهر النقاد في القرن الثالث حسب ترتيب الوفيات

- |                      |                |
|----------------------|----------------|
| (١) يحيى بن معين     | (١٥٨ - ٢٣٣ هـ) |
| (٢) علي بن المديني   | (١٦١ - ٢٣٤ هـ) |
| (٣) أحمد بن حنبل     | (١٦٤ - ٢٤١ هـ) |
| (٤) دحيم             | (١٧٠ - ٢٤٥ هـ) |
| (٥) الفلاس           | (١٩٠ - ٢٤٩ هـ) |
| (٦) البخاري          | (١٩٤ - ٢٥٦ هـ) |
| (٧) الجوزجاني        | (٢٥٩ - ...) هـ |
| (٨) العجلبي          | (١٨٢ - ٢٦١ هـ) |
| (٩) مسلم             | (٢٠٤ - ٢٦١ هـ) |
| (١٠) أبوذرعة         | (٢٠٠ - ٢٦٤ هـ) |
| (١١) أبوداود         | (٢٠٢ - ٢٧٥ هـ) |
| (١٢) أبوحاتم الزاربي | (١٩٥ - ٢٧٧ هـ) |
| (١٣) الفسوبي         | (...) - ٢٧٧ هـ |
| (١٤) الترمذى         | (٢٠٩ - ٢٧٩ هـ) |
| (١٥) ابن خراش        | (...) - ٢٨٣ هـ |

دراز

## ١ - يحيى بن معين (١٥٨ - ٢٣٣ هـ)

هو: أبو زكريا يحيى بن معين بن عون بن زياد بن سطام بن عبد الرحمن<sup>(١)</sup> البري مولاه الفطفاني، البغدادي.

ولد في بيته غنية، كان أبوه من نبلاء الكتاب، وذكر ابن عدي أنه ترك ألف ألف درهم وخمسين ألف درهم، فأنفقه كله على الحديث حتى لم يبق له نعل يلبسه<sup>(٢)</sup>.

وبدأ كتابة الحديث وهو ابن عشرين سنة<sup>(٣)</sup> فطاف البلاد ولقي المشايخ وكتب كثيراً.

قال ابن المديني: لا نعلم أحداً من لدن آدم عليه السلام كتب الحديث ما كتب يحيى بن معين<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن سعد: كان قد أكثراً من كتابة الحديث وعرف به، وكان لا يكاد يحدث<sup>(٥)</sup>.

(١) هكلا ساق نسبة ابن حجر في التهذيب: (١١/٢٨٠)، وقال: وقيل في نسبة غير ذلك.

(٢) مقدمة الكامل: (ص ٢٠٠)، وتذكرة الحفاظ: (٤٣٠/٢)

(٣) سير أعلام النبلاء: (١١/٧١)

(٤) تذكرة الحفاظ: (٤٣٠/٢)

(٥) طبقات ابن سعد: (٧/٣٥٤)، سير أعلام النبلاء: (١١/٩٢)

وقال الخليلي: رحل إلى بلاد الحجاز، واليمن، والبصرة، ثم خرج إلى الشام، ومصر.

إن شدة خرص ابن معين على معرفة الصحيح والسبقين كانت تحمله على الكتابة حتى عن الضعفاء، والمتروكين وقد رأه أحمد بصنعاء يكتب صحيفة معمراً عن أبيان، عن أنس. فقال له: تكتب هذه الصحيفة، وتعلم أنها موضوعة؟ فلو قال لك قائل: أنت تتكلّم في أبيان ثم تكتب حديثه على الوجه فقال: نعم أكتبها فأحفظها وأعلم أنها موضوعة، حتى لا يجيء إنسان بعده فيجعل لنا ثانياً<sup>(١)</sup>. وكان ابن معين من كبار أئمة المجرح والتعديل بل وقد عرف به، وامتاز بين أقرانه.

يقول أحمد : كان ابن معين أعلمنا بالرجال<sup>(٢)</sup>.

جاءَ رجُلٌ إِلَى أَحْمَدَ، فَقَالَ يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ انْظُرْنِي هَذِهِ الْأَحَادِيثِ، فَإِنْ فِيهَا خَطَاً، فَقَالَ: عَلَيْكَ يَا أَبَيِ زَكْرِيَا (ابن معين)، فَإِنَّهُ يَعْرِفُ الْخَطَا<sup>(٣)</sup>.

وقال الخليلي: كان عارفاً بالرجال قدّها وحديثها.

وقال أبو داود - وقد سئل عن علي، وبعبي أيهما أعلم بالرجال فقال - بعبي أعلم. وليس عند علي من أهل الشام شيء<sup>(٤)</sup>.

(١) تهذيب التهذيب: (٢٨٦/١١)

(٢) ميزان الاعتدال: (٢٠٥/٢)

(٣) تهذيب التهذيب: (٢٨٥/١١)

(٤) تهذيب التهذيب: (٢٨٣/١١)

وقال ابن رجب: كان يحبى يوسع القول في الجرح ولا يحابى أحدا، بل يتصدى به في وجه صاحبه<sup>(١)</sup>.

وقال محمد بن هارون: إذا رأيت الرجل يقع في يحيى بن معين فاعلم أنه كذاب يضع الحديث، إنما يبغضه لما بين أمر الكاذبين<sup>(٢)</sup>.

وقد بالغ الدورقى فقال: كل من سكت عنه ابن معين فهو ثقة.

وقال ابن رجب: الإمام المطلق في الجرح والتعديل، وإلى قوله في ذلك يرجع الناس وعلى كلامه فيه يعولون<sup>(٣)</sup>.

وقد عده الذهبى من الأئمة الذين تكلموا في أكثر الرواية<sup>(٤)</sup>، والذي يدل على تحري ابن معين في الرجال واحتسابه الأجر عند الله أنه كان يقول: «اللهم إن كنت تكلمت في رجل وليس هو عندي كذابا، فلا تغفر لي»<sup>(٥)</sup>.

وكان يكره أن يدون كلامه في الجرح والتعديل كما يبدو من صنيعه مع أبي حاتم<sup>(٦)</sup>.

قال ابن رجب: «وكان ابن معين يكره أن يدون كلامه في الجرح والتعديل

(١) شرح علل الترمذى: (٢١٩/١)

(٢) تقدمه الجرح والتعديل: (ص ٣١٦)

(٣) شرح علل الترمذى: (٢١٨/١)

(٤) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٥٨)

(٥) سير أعلام النبلاء (٩٢/١١) إلا أن الذهبى قال: هذه حكاية تستنكر.

(٦) تقدمه الجرح والتعديل: (ص ٣١٧)

ولم يدون هو شيئاً، وإنما سأله أصحابه ودونوا كلامه، منهم عباس الدوري، وإبراهيم بن الجنيد، ومضر بن محمد، والمفضل الغلابي، وعثمان بن سعيد الدارمي، ويزيد بن الهيثم<sup>(١)</sup>.

ويذكر ابن النديم أن له التاريخ عمله أصحابه عنه<sup>(٢)</sup>.

وكان ابن معين من التشدد في الجرح، فكم من ثقات جرحوه ابن معين وأخرج عنهم الشیخان وغيرهم، وهو الذي يقال عنه: لا يقبل جرحة مجملة. كما أشار إليه الذهبي في ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل، وعده من المتعنتين قال: «قسم منهم متعنت في الجرح متثبت في التعديل، يغمز الرواية بالغلطتين والثلاث، ويُلْكِّن بذلك حديثه، فهذا إذا وثق شخصاً فعرض على قوله بتوافقه، وتمسك بتوثيقه، وإذا ضعف رجلاً فانظر هل وافقه غيره على تضعيقه، فإن وافقه ولم يوثق ذلك الرجل أحد من المذاق فهو ضعيف، وإن وثقه أحد، فهذا هو الذي قالوا: لا يقبل فيه الجرح إلا مفسراً يعني لا يكفي فيه قول ابن معين مثلاً»<sup>(٣)</sup>.

وقد عده الحافظ ابن حجر أيضاً في قائمة المتعنتين في تعليقاته على ابن الصلاح<sup>(٤)</sup>.

(١) شرح علل الترمذى: (٤٩١/١)

(٢) النهرست: (ص ٢٢٣)

(٣) ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٥٨-١٥٩)، والإعلان بالتزويع: (ص ١٦٧)، وفتح المغيث: (ص ٣٢٥/٣)

(٤) النكت على ابن الصلاح (٤٨٢/١)، والإعلان بالتزويع: (ص ١٦٨)

وقد يواجه الباحث أثنا، تبعه أقوال ابن معين في الرجال أن له عدة أقوال، وقد سئل المنذري عن هذه المشكلة فقال: أما ما نقل عن يحيى بن معين من توثيق شجاع مرة، وتهينه أخرى، فهذا القولان في زمانين بلاشك، وقد نقل عن يحيى بن معين في غير شجاع بن الوليد من الرواية، ونقل مثله أيضاً عن غير يحيى بن معين من الحفاظ في حق بعض الرواية وكل هذا محمول على اختلاف الأحوال<sup>(١)</sup>.

يقول الذهبي: فمن أئمة الجرح والتعديل بعد من قدمنا: يحيى بن معين، قد سأله عن الرجال عباس الدوري، وعثمان بن سعيد الدارمي، وأبو حاتم، وطائفة، وأجاب كل واحد منهم بحسب اجتهاده ومن ثم اختلفت آراؤه، وعباراته في بعض الرجال<sup>(٢)</sup>.

ولاشك أن الأسئلة التي وجهت إلى ابن معين في أزمان مختلفة من قبل عدة أشخاص قد أثرت على إجابته، لأن علمه كان يتجدد حسب وقوفه على أحوال الرجال، وخاصة وقد عرف ابن معين بكثرة الرحلات ونحن كثيراً ما نجهل من جوابه الأخير في الشخص المعين قوله الأخير هو المعتبر، كما أن قول الشافعى الجديد في المسائل الفقهية هو العمدة.

وأما مصادره في نقهته فيبدو أنه اعتمد على أقوال شيوخه مثل يحيى بن سعيد القطان، وعبد الرحمن بن مهدي، ووكيع بن الجراح، وحجاج الأعور، ومحمد

---

(١) فتوى في مصطلح الحديث، مجموع رقم ٣٥، الظاهرية ق/١٣٥ / ألف.

(٢) ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٧٢)، وفتح المفيت ٣١٩/٣.

ابن إبراهيم بن أبي عدي، وأبي محمد، وأبي كامل، وأخذ أيضاً عنده فوقه ب بواسطة  
شيخه مثل شعبة من طريق وكيع، وحجاج، ومعمر من طريق هشام بن يوسف،  
وحماد بن سلمة من طريق يحيى بن أبي بكر، وغيرهم<sup>(١)</sup>.

كما قام هو أيضاً بجمع الأحاديث وطرقها، ثم دراستها ومحبصها  
ومقارنتها، مع دراسة أحوال روادهم بتتبع أخبارهم.

وكان ابن معين من الأئمة الذين أجابوا في فتنة خلق القرآن، لذا ترك أحمد  
ابن حنبل الرواية عنه.

قال أبو زرعة: كان أحمد لا يرى الكتابة عن أبي نصر التمار، ولا يحيى بن  
معين، ولا أحد من امتهن فأجاب<sup>(٢)</sup>.

يقول الذهبي: هذا تشديد وبالمبالغة والقوم معدورون، تركوا الأفضل<sup>(٣)</sup>.  
إلا أن يحيى بن معين ظل يشعر بالندامة إلى آخر حياته وكان يقرر دائمًا  
في مجالسه ليكفر عن هذه الخطيئة.

توفي ابن معين في ذي القعدة سنة ثلث وثلاثين ومائتين بالمدينة المنورة.

يقول أبو حاتم: توفي بمدينة رسول الله ﷺ، ووضع على سرير النبي ﷺ،  
وأجتمع في جنازته خلق كثير، وإذا رجل يقول: هذه جنازة يحيى بن معين الذي اذاب

(١) دراسة تاريخ ابن معين: (٦٥٨/١)

(٢) نقله الذهبي في الميزان (٦٥٨/٢) في ترجمة أبي نصر التمار.

(٣) نقله الذهبي في الميزان: (٦٥٨/٢)

عن رسول الله ﷺ الكذب والناس يبكون<sup>(١)</sup>.

## ٢ - علي بن المديني

(٦١ - ٢٣٤ هـ)

هو: علي بن عبدالله بن جعفر بن نجيع السعدي أبوالحسن ابن المديني مولى عروة بن عطية السعدي.

ولد بالبصرة وحمل إلى حماد وهو صغير<sup>(٢)</sup>.

ثم رحل في طلب الحديث وأخذ عن الأئمة، ذكر الخليلي: رحلته إلى الحجاز وصنعاً، ثم رجوعه إلى البصرة والكرفة وواسط<sup>(٣)</sup>، وذكر أيضاً: أن رحلته إلى اليمن استغرق ثلاث سنوات.

وذكر الخطيب قدومه إلى بغداد<sup>(٤)</sup>.

وكان علي يقول: يحملني حب الحديث أن أحج حجة فأسمع من محمد<sup>(٥)</sup>.  
وبعد ابن المديني من كبار أئمة الجرح والتعديل.

(١) تقدمة الجرح والتعديل: (ص ٣١٧)

(٢) ميزان الاعتدال: (٨٢/٢)

(٣) الإرشاد: (٥٩٧/٢)

(٤) تاريخ بغداد: (٤٦٢/١١)

(٥) مقدمة الكامل: (ص ١٩٤)

قال السبكي: أحد أئمة الحديث ورفاعتهم، ومن انعقد الإجماع على جلالته وإمامته، قوله التصانيف الحسان<sup>(١)</sup>.

وقد شهد واعترف ببراعته في هذا الشأن كبار أئمة الحديث.

قال أبو حاتم: علي عَلِمَ فِي النَّاسِ فِي مَعْرِفَةِ الْحَدِيثِ وَالْعُلُلِ<sup>(٢)</sup>.

وقال هارون بن إسحاق: الكلام في صحة الحديث وسقيمه لأحمد بن حنبل وعلى بن المديني<sup>(٣)</sup>.

وقال الخطيب: كان علي بن المديني فيلسوف هذه الصنعة وطبيبه<sup>(٤)</sup>.

وقال الذهبي: إليه المنتهي في معرفة علل الحديث النبوى مع كمال المعرفة بنقد الرجال وسعة الحفظ والتبحر في هذا الشأن، بل لعله فرد زمانه في معناه<sup>(٥)</sup>.

وقال البخاري: ما استصغرت نفسي بين يدي أحد إلا بين يدي علي بن المديني.

قد ذكره ابن أبي حاتم ضمن العلماً المجهادة النقاد من البصرة<sup>(٦)</sup> كما

(١) طبقات الشافعية: (٢/١٥٤)

(٢) تقدمة الجرج وتتعديل (ص ٣١٩)

(٣) نفس المصدر (ص ٣١٩)

(٤) تاريخ بغداد (١١/٦٤٣)

(٥) ميزان الاعتadal (٣١٧/١)

(٦) تقدمة الجرج وتتعديل (ص ٣١٩ - ٣٢٠)

ترجم له ابن عدي في مقدمته ضمن الآئمة النقاد<sup>(١)</sup>، وذكره الذهبي في عداد من يعتمد قوله في الجرح والتعديل<sup>(٢)</sup>.

وعلمه ابن حبان من أورعهم في الدين، وأكثرهم تفتيشاً عن المتروكين وألزمهم بهذه الصناعة على دائم الأوقات<sup>(٣)</sup>.

وابن المديني رحمة الله كان يرى هذا العلم من الدين، وكان لا يهاب إفصاح الجرح، ويدل على عدم مسامحته في هذا الباب تضعيقه لأبيه<sup>(٤)</sup>.

وكان شديد التحري والتوكى في الرجال.

قال القاضي إسماعيل بن إسحاق: كان علي شديد التوكى<sup>(٥)</sup>.

وقال علي<sup>(٦)</sup>: إذا اجتمع يحيى بن سعيد وعبدالرحمن بن مهدي على ترك رجل لم أحدث عنه، فإذا اختلفا أخذت بقول عبد الرحمن، لأنه أقصدهما وكان في يحيى تشدد<sup>(٧)</sup>، وفيه إشارة إلى أن علي بن المديني لم يكن من المتشددين.

والذي يبدو لي أن ابن المديني كان يتحري أن يحدث عن الثقات، ولم يكن من المتعنتين في التعديل، بل هو من المتسطين، ويؤيد ذلك أن ابن رجب ذكر: أن

(١) مقدمة الكامل (ص ١٩٢ - ١٩٦)

(٢) ذكر من يعتمد قوله: (ص ١٧٢)

(٣) المجرحين (٥٤/١١)

(٤) تهذيب التهذيب (٥/١٧٤ - ١٧٦)

(٥) تاريخ بغداد (١٠/٢٤٥)

(٦) نفس المصدر. ١٠/٢٤٣.

يعيى بن سعيد لم يكن يحدث إلا عن الثقات المتقنين، ويترك الرواية عمن هو دونهم ... وإلى طريق يعيى بن سعيد يميل عليّ بن المديني وصاحب البخاري.  
وكان عليّ بن المديني من الأئمة الذين أجابوا في الفتنة، فترك أحمد  
وأبوزرعة الرواية عنه<sup>(١)</sup>.

وقد قبل ابن معين عذرها فقال: هو رجل خاف، فقال ماعليه<sup>(٢)</sup>. وقد اعتذر  
هو عما يقاربه<sup>(٣)</sup>.

وقد عذرها أيضاً أبوحاتم فروي عنه<sup>(٤)</sup>.

يقول السبكي: كان من أجاب إلى القول بخلق القرآن في المحنـة فنقم ذلك  
عليه وزيد عليه في القول، والصحيح عندنا أنه إنما أجاب خشية السيف<sup>(٥)</sup>.  
ويبدو أن ابن المديني تأسف في آخر حياته عن هذه الهمـوة قـتاب قبل  
موته<sup>(٦)</sup>.

وكان يقول: إن الله عزوجل أعز هذا الدين بـرجلين ليس لهما ثالث: أبوبيكر

(١) ميزان الاعتدال (١٢٨/٣)، وتركه الحسبي أيضاً (شرح علل الترمذى لابن رجب) (١/٢١٦-٢١٧)

(٢) شرح علل الترمذى لابن رجب (١/٢١٧)

(٣) تاريخ بغداد (٤٦٩/١١-٤٧١)

(٤) الجرج والتتعديل (١٩٤/٦)

(٥) طبقات الشافعية (٢/١٤٧)

(٦) ميزان الاعتدال (٣/١٤٠)

الصديق يوم الردة، وأحمد بن حنبل يوم المحنـة. ولأجل استقامة أحمد كان يبجله ابن المديني.

قال سهل بن التوكل سـأـلـتـ عـلـيـ بـنـ الـمـدـيـنـيـ عـنـ حـدـيـثـ فـلـمـ يـحـدـثـنـيـ بـهـ،ـ وـقـالـ نـهـانـيـ سـيـدـيـ أـحـمـدـ بـنـ حـنـبـلـ أـنـ أـحـدـثـ إـلـاـ مـنـ كـتـابـ.

وتوفـيـ عـلـيـ بـنـ الـمـدـيـنـيـ بـسـامـرـاـ فـيـ ذـيـ الـقـعـدـةـ سـنـةـ أـرـبـعـ وـثـلـاثـينـ وـمـائـتـينـ.ـ وـشـذـ العـقـيلـيـ فـذـكـرـهـ فـيـ الـضـعـفـاءـ،ـ وـذـلـكـ لـقـولـهـ فـيـ الـمـحـنـةـ،ـ فـبـالـغـ الـذـهـبـيـ فـيـ الرـدـ عـلـيـهـ،ـ فـيـقـولـ ذـكـرـهـ العـقـيلـيـ فـيـ الـضـعـفـاءـ،ـ فـبـشـ مـاـصـنـعـ.....ـ أـمـاـ لـكـ عـقـلـ يـاعـقـيلـيـ!ـ أـتـدـرـيـ فـيـمـ تـتـكـلـمـ؟ـ<sup>(١)</sup>ـ.

ويـعـتـبـرـ بـنـ الـمـدـيـنـيـ مـنـ أـشـهـرـ الـكـتـابـ فـيـ الـمـوـضـوـعـاتـ الـحـدـيـثـيـةـ الـمـخـلـفـةـ حتـىـ بلـغـ عـدـدـ تـصـانـيفـهـ ٢٠٠ـ كـتـابـ.ـ وـقـدـ بـحـثـ الـدـكـتـورـ فـؤـادـ سـزـكـينـ مـصـنـفـاتـ بـنـ الـمـدـيـنـيـ فـيـ مـكـتبـاتـ الـعـالـمـ فـلـمـ يـعـثـرـ عـلـيـ أـكـثـرـ مـنـ ثـلـاثـةـ كـتـبـ وـهـيـ:

(١) عـلـلـ الـحـدـيـثـ وـمـعـرـفـةـ الرـجـالـ.ـ وـقـدـ تـمـ تـحـقـيقـ الـمـوـجـودـ مـنـ هـذـاـ الـكـتـابـ بـقـلـمـ الـدـكـتـورـ مـحـمـدـ مـصـطـفـيـ الـأـعـظـمـيـ.

(٢) تـسـمـيـةـ أـلـاـدـ الـعـشـرـةـ وـغـيـرـهـ مـنـ أـصـحـابـ رـسـوـلـ اللـهـ عـلـيـهـ الـسـلـاـمـ.

(٣) آرـاـءـ فـيـ عـلـمـاءـ الـبـصـرـةـ الـذـيـنـ وـصـفـهـمـ يـحـيـىـ بـنـ مـعـيـنـ بـالـقـدـرـيـةـ<sup>(٤)</sup>ـ.

(١) نفس المصدر (١٤٠، ١٣٨/٣)

(٢) تاريخ التراث العربي (١٦٠/١)

### ٣ - أحمد بن حنبل

(١٦٤ - ٢٤١ هـ)

هو: أبو عبد الله أحمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني المروزي الأصل البغدادي<sup>(١)</sup>.

ولد ببرو ثم حمل إلى بغداد بعد وفاة والده<sup>(٢)</sup>.

وطلب العلم سنة مائة وتسعمائة وسبعين وهو ابن خمس عشرة سنة<sup>(٣)</sup>.

قال الخليلي: أتى على حدث بغداد ثم خرج إلى مكة وصاحب عليه بن المديني ويحيى بن معين، ثم خرجموا إلى صنعاء، ثم رجعوا إلى بلاد العراق والكوفة والبصرة وواسط، ثم خرج أحمد إلى الشام وحده<sup>(٤)</sup>.

وقد جمع أحمد علماً واسعاً بالحديث والرجال، واستطاع بذكائه المدهش وحفظه العجيب أن يحتل مكانة مرموقة بين المحدثين، وقد أثني على حفظه كثير من الأئمة.

يقول أبو زرعة: كان أحمد بن حنبل يحفظ ألف ألف حديث فقيل: ما يدركك؟

(١) ذكر نسبة بالتفصيل كل من الخطيب في تاريخه ٤١٣/٤ وأبن خلكان ١/٦٣-٦٤ وأبو علی في طبقات الخنابلة ١١/٤ والسبكي في طبقات الشافعية ٢٧/٢، والذهبی في سیره ١١/١٧٧.

(٢) الإرشاد ٢/٥٩٧

(٣) تاريخ بغداد ٤/١٦

(٤) الإرشاد ١١/٩٩ب، وزاد الخطيب في تاريخه: أنه رحل إلى الجزيرة أيضاً.

قال: ذا كرته فأخذت عليه الأبواب<sup>(١)</sup>.

وقال عليّ بن المديني: ليس في أصحابنا أحفظ من أبي عبدالله أحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup>.

وقال إبراهيم الحريبي: رأيت أحمد كأن الله جمع له علم الأولين والآخرين<sup>(٣)</sup>.

وقال أبوزرعة: أتيت أحمد فقلت: أخرج إلى حديث سفيان، فأخرج إلى أجزاء، كلها: سفيان، سفيان، ليس على حديث منها حدثنا فلان، فظننت أنها عن رجل واحد، فجعلت أنتخب، فلما قرأ على، جعل يقول في الحديث: حدثنا وكيع ويعيى وحدثنا فلان، قال: فعجبت من ذلك، قال أبوزرعة: فجهدت في عمري أن أقدر على شيء من هذا فلم أقدر<sup>(٤)</sup>.

وقال أحمد لابنه عبدالله: خذ أي كتاب شئت من كتب وكيع من المصنف فإن شئت أن تسألني عن الكلام حتى أخبرك بالإسناد، وإن شئت بالإسناد حتى أخبرك عن الكلام<sup>(٥)</sup>.

ومع هذا الحفظ المدهش فقد نقل عنه عليّ بن المديني: أنه لا يحدث إلا عن

(١) طبقات الخنابلة (٦/١) طبقات الشافعية (٢٧/٢)، تاريخ بغداد (٤١٩/٤)

(٢) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٢٩٥)

(٣) تذكرة الحفاظ (٤٣١/٢)، وذكر عنه نحوه أبويعلى في طبقات الخنابلة (٦/١)

(٤) شرح علل الترمذى (٢١٠-٢٠٩/١)

(٥) نفس المصدر (٢١٠/١)

كتاب ولنا فيه أسوة حسنة<sup>(١)</sup>، وذكر أيضاً أنه قال: قال لي سيدتي أحمد بن حنبل: لاتحدث إلا عن كتاب<sup>(٢)</sup>.

وقال إبراهيم بن خالد: كنا نجالس أحمد فيذكر الحديث ونحفظه ونتلقنه فإذا أردنا أن نكتبه قال: الكتاب أحفظ شيء، فيشب ويجيء بالكتاب<sup>(٣)</sup>.

وقد أشاد الأئمة من ناحية فقهه بالحديث أكثر من حفظه.

فقد قارن أبوحاتم بين ابن المديني وأحمد فقال: كلاهما في الحفظ متقاريان وكان أحمد أفقه منه<sup>(٤)</sup>.

قال الشافعي: خرجت من بغداد فما خلقت بها رجلاً أفضل ولا أعلم ولا أفقه من أحمد بن حنبل<sup>(٥)</sup>.

وقال أبو عبيدة القاسم بن سلام: انتهى العلم إلى أربعة، أحمد بن حنبل وعلي بن المديني، ويعين بن معين، وأبي بكر بن أبي شيبة، وكان أحمد بن حنبل أفقههم فيه<sup>(٦)</sup>.

(١) تقدمة البرج والتعديل (ص ٢٩٥)

(٢) تهذيب الأسماء واللغات (١١١/١)، وقال الخليلي في الإرشاد (٥٩٧/٢)، إنه كان يملأ الكتب على تلامذته من حفظه.

(٣) نفس المصدر.

(٤) تقدمة البرج والتعديل (ص ٢٩٤)

(٥) تذكرة الحفاظ (٤٣٢/٢)

(٦) طبقات الخانابة (٦-٥/١)

وقال أبوزرعة: مارأيت أحداً أجمع من أحمد بن حنبل ومارأيت أكمل منه،  
اجتمع فيه زهد وفضل وفقه وأشياء كثيرة<sup>(١)</sup>.

الإمام أحمد والجرح والتعديل:

كان الإمام أحمد من المجهابذة في نقد الرجال وبيان علل الحديث، وقد شهد  
له بذلك الأقران والأمائل<sup>(٢)</sup>.

قال أبويعلى: هو إمام في الجرح والتعديل، والمعرفة والتعليق، والبيان  
والتأويل<sup>(٣)</sup>.

وقال أبوحاتم: كان أحمد بن حنبل بارع الفهم لمعرفة الحديث، لصحيحه  
وسقيمه، وتعلم الشافعي أشياء من معرفة الحديث منه، وكان الشافعي يقول  
لأحمد، حديث كذا وكذا قوي الإسناد محفوظ؛ فإذا قال أحمد: نعم، جعله أصلاً  
ويني عليه<sup>(٤)</sup>.

وقال الشافعي: أنتم أعلم بالحديث والرجال فإذا كان الحديث صحيحاً  
فأعلموني، إن شاء يكون كوفياً أو شاء شامياً حتى أذهب إليه إذا كان  
صحيحاً<sup>(٥)</sup>.

---

(١) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٤٩٤)

(٢) الإرشاد (٥٩٧/٢)

(٣) طبقات الخنابلة (٥/١)

(٤) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٣٠٢)

(٥) طبقات الخنابلة (٦/١)

وقد ذكره الذهبي في كتابه "من يعتمد قوله في البرح والتعديل" في عداد  
النقاد النصفين الموصطرين<sup>(١)</sup> وقال أيضاً: وكذا أحمد بن حنبل سأله جماعة من  
تلامذته عن الرجال وجوابه بإنصاف واعتدال وورع في المقال<sup>(٢)</sup>.

وذكره أيضاً ابن حجر في الموصطرين<sup>(٣)</sup>.

وكتابه العلل يشهد ببراعته في هذا الميدان.

---

(١) من يعتمد قوله في البرح والتعديل: (ص ١٥٩)

(٢) نفس المصدر (ص ١٧٢)، وانظر فتح المغبث (٢١٩/٣)

(٣) النكث على ابن الصلاح (٤٨٢/١)، والإعلان بالتربيغ (ص ١٦٨)

## ٤ - دحيم

(١٧٠ - ٢٤٥ هـ)

هو: عبد الرحمن بن إبراهيم بن عمرو بن ميسون القرشي، أبو سعيد الدمشقي يعرف بدحيم بن البتيم<sup>(١)</sup>. سمع خلقاً بالحجاز، والشام ومصر، والكوفة، والبصرة<sup>(٢)</sup>، وكان يختلف إلى بغداد<sup>(٣)</sup>.

وكان دحيم في الفقه على مذهب الأوزاعي.

وكان دحيم من المحدثين الكبار، وقد حاز على ثقة الأئمة، يقول حسن بن علي بن بحر: قدم دحيم سنة اثنى عشرة فرأيت أبي، وأحمد بن حنبل، ويعيني ابن معين، قعوداً بين يديه كالصبيان<sup>(٤)</sup>.

ويقول الذهبي: هؤلاً أكبير منه ولكن أكرموه لكونه قادماً واحترموه لحفظه<sup>(٥)</sup>.

ويقول أبو حاتم: كُلْمَنِي دحيم في تحديث أهل طبرية، وقد كانوا أتونى

(١) تاريخ بغداد (٢٦٦/١٠)، تهذيب التهذيب (٦/١٣٠)

(٢) سير أعلام النبلاء (١١/٥١٥)، وتنزكرة المخاط (٢/٤٨)

(٣) تاريخ بغداد (٢٦٦/١٠)، وذكر ابن عدي قدومه إلى بغداد سنة اثنى عشرة ومائتين (مقدمة الكامل ص ٢٠١)

(٤) مقدمة الكامل: ص ٢٠١، وتاريخ بغداد (٢٦٦/١٠)

(٥) سير أعلام النبلاء (١١/٥١٦)

يسألوني التحديث، فأبىت عليهم، وقلت: بلدة يكون فيها مثل أبي سعيد دحيم القاضي أحده أنا بها؟ بل هذا غير جائز، فكلمني دحيم فقال: إن هذه بلدة نائية عن جادة الطريق وقل من يقدم عليهم، فحدثتهم<sup>(١)</sup>.

وقد أثني على دحيم كثير من الأئمة.

يقول أبو داود: حجة لم يكن بدمشق في زمانه مثله<sup>(٢)</sup>.

ويقول أحمد وهو يشنى على دحيم: عاقل ركين<sup>(٣)</sup>.

وبعد دحيم من أئمة المجرح والتعديل، فقد ذكره الذهبي في (من يعتمد قوله في المجرح والتعديل)<sup>(٤)</sup>.

وقال الإمام الحافظ محدث الشام ... عني بهذا الشأن، وفاق الأقران،  
وجمع وصنف، جرح وعدل، وصحح وعلل<sup>(٥)</sup>.

وقال أبو حاتم: دحيم يميز ويضبط حديث نفسه<sup>(٦)</sup>.

وقال الخليلي: كان أحد حفاظ الأمة متفق عليه، ويعتمد عليه في تعديل

(١) المجرح والتعديل، (٢١١/٥). وتقديمة المجرح والتعديل ص ٣٦١.

(٢) تاريخ بغداد (٤٦٦/١٠-٤٦٧).

(٣) تهذيب التهذيب (١٣١/٦) (١٣٢-١٣١).

(٤) (ص ١٧٣).

(٥) سير أعلام النبلاء، (٥١٥/١١).

(٦) المجرح والتعديل (٢١١/٥).

شيخ الشام وجرهم<sup>(١)</sup>.

وقال ابن حبان: كان من المتقنين الذين يحفظون علم بلدهم وشيوخهم  
وأنسابهم<sup>(٢)</sup>.

ومات بفلسطين بمدينة الرملة سنة خمس وأربعين ومائتين يوم الأحد لثلاث  
عشرة بقين من رمضان وقد جاوز خمساً وسبعين سنة.

---

(١) تهذيب التهذيب (١٣٢/٦)

(٢) تهذيب التهذيب (١٣٢/٦)، وذكره ابن عدي في النقاد (مقدمة الكامل ص ٢٠١-٢٠٢)

## ٥ - الفلاس

### (١٦٠-٢٤٩ هـ)

هو: عمرو بن علي بن يحر بن كثير أبو حفص، الصيرفي البصري الفلاس.  
 طلب العلم في صباح<sup>(١)</sup> ورحل إلى الآفاق، وورد غير مرة إلى أصبهان<sup>(٢)</sup>، وورد  
 بغداد في آخر حياته.  
 وكان يعد من المحدثين الكبار.

وقال الدارقطني: كان من الحفاظ، وبعض أصحاب الحديث يفضلونه على  
 ابن المديني، ويتعصّبون له، صنف المسند والعلل والتاريخ<sup>(٣)</sup>.

وحدث أبو حفص بحديث عن يحيى القطان عن عبيد الله بن عمر، عن سعيد  
 المقبري، فبلغ أبيا حفص أن بن دارا قال: ما يُعرف هذا من حديث يحيى، وقال  
 أبو حفص من بلغ بن دارا إلى أن يُعرف ولا يُعرف وينكر ولا ينكِر؟ قال أبو إسحاق:  
 صدق أبو حفص، بن دار رجل صاحب كتاب، فأما أن يكون بن دار يتذكّر على أبي  
 حفص فهذا مما لا يُكون<sup>(٤)</sup>.

ويدل على نبوغه في الحديث أن يحيى بن سعيد القطان حدث بحديث

(١) تاريخ بغداد (١٢/٩)، وفيه: حضرت مجلس حماد بن زيد وأناصي ... الخ.

(٢) سير أعلام النبلاء (١١/٤٧٠)، نقلًا عن أبي الشيخ.

(٣) تهذيب التهذيب (٨/٨١) وفي تاريخ بغداد (١٢/٢١١) كان من الحفاظ الثقات.

(٤) تاريخ بغداد (١٢/٩-٢٠١١٠) وتهذيب التهذيب (٨/٨)

فأخذوا فيه فلما كان من الغد اجتمع أصحابه حوله فيهم علي بن المديني وأشخاصه،  
قال عمرو بن علي من بينهم: أخطيء في حديث وأنت حاضر فلا تنكر<sup>(١)</sup>.

وكان بين علي بن المديني وبين عمرو بن علي سوء تفاهم فتكلم كل منهما  
على صاحبه، وهما من الأقران، وإلى هذا يشير الحافظ ابن حجر بقوله "إن كلام  
الأقران غير معتبر في حق بعضهم بعضاً إذا كان غير مفسر لا يقبح"<sup>(٢)</sup>.

وقد كان الفلاس من أئمة النقاد، فذكره ابن عدي في مقدمة كتابه بين  
النقد<sup>(٣)</sup>.

ووصفه الذهبي في سير أعلام النبلاء بقوله: الإمام المعجود الناقد<sup>(٤)</sup>. كما  
ذكره في كتابه "ذكره من يعتمد قوله في الجرح والتعديل"<sup>(٥)</sup>، ومنه نقل السخاوي  
في الإعلان بالتوبيخ.

والفلاس له جزء صغير في الضعفاء، كما ذكره ابن خير في فهرسته<sup>(٦)</sup>.

---

(١) تهذيب التهذيب (٨٢/٨)، وتاريخ بغداد (٢١٠/١٢)

(٢) تهذيب التهذيب (٨١/٨)

(٣) مقدمة الكامل (ص ٢٠٩)

(٤) سير أعلام النبلاء (٤٧٠/١١)

(٥) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٧٤)

(٦) فهرسة ابن خير: (ص ٢١٢)

## ٦-البخاري

(١٩٤ - ٢٥٦ هـ)

هو: أبو عبدالله محمد بن أبي الحسن، إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة  
الجعفي بالولا،<sup>(١)</sup>

ولديوم الجمعة لثلاثة عشر من شوال، ومات والده وهو صغير، وطلب  
العلم في باكورة حياته، فكان أول سماعه للحديث سنة خمس ومائتين<sup>(٢)</sup>، ثم بدأ  
رحلته العلمية في الآفاق وتمكن في هذه الرحلات من أن يلتقي بآلاف من شيوخ  
ال الحديث فسمع الحديث من أفواهم.

يقول كتبت عن ألف وثمانين رجلاً ليس فيهم إلا صاحب حديث، ولم أكتب  
إلا عنن قال: الإيمان قول وعمل. وأخرج في صحيحه تسعة وثمانين ومائتين  
شيخ<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكر السبكي قائمة البلاد التي ارتحل إليها البخاري وهي: بلخ،  
وسرقند، ونيسابور، والري، وبغداد، والبصرة والковفة، ومكة والمدينة، وواسط،  
ومصر، ودمشق، وعسقلان، وحمص، وغيرها.

(١) ابن خلكان (٤/١٨٨)، وسير أعلام (١٢/٣٩١) وتذكرة الحفاظ (٢/٥٥٥)، والبداية والنهاية (١١/٢٤). وطبقات الشافعية (٢/٢٢) وهناك خلاف يسير بعد المغيرة هل هو ابن الأخف أو ابن بروزية.

(٢) تذكرة الحفاظ (٢/٥٥٥)، وطبقات الشافعية (٢/٢١٣).

(٣) أعلام المحدثين (ص ١١٢).

يقول البخاري: دخلت إلى الشام ومصر والجزيرة مرتين، والبصرة أربع مرات، وأقمت بالمحاجز ستة أعوام ولا أخصي كم دخلت إلى الكوفة وبغداد مع المحدثين<sup>(١)</sup>.

وقد من الله على البخاري فمنحه ذكاءً مفرطاً وحفظاً مدهشاً، استطاع بذلك أن يبني مواهيه العلمية حتى يفوق أقرانه وهو لا يزال شاباً.

ويقول الذهبي: حدث وما في وجهه شعرة.

ويقول أبو بكر بن عباس: كتبنا عن محمد بن إسماعيل وهو أمرد على باب محمد بن يوسف الفريابي.

ويقول الحافظ: كان عمره إذ ذاك ثمانية عشر عاماً لأن الفريابي مات سنة اثنين عشرة ومائتين<sup>(٢)</sup>.

وأغرب حادثة وقعت في تاريخ علم الحديث هي اختبار حفظ البخاري في بغداد من قبل محدثيها<sup>(٣)</sup>.

ويعلق الحافظ على هذه القصة بقوله: وهنا يخضع للبخاري.

فما العجب من رده الخطأ إلى الصواب فإنه كان حافظاً، بل العجب من حفظه للخطأ على ترتيب ما ألقوه عليه من مرة واحدة.

(١) هدي الساري ص ٤٧٨، وادعى النعبي والسبكي أنه لم يدخل الجزيرة.

(٢) هدي الساري (ص ٤٧٨)

(٣) انظر هذه القصة بالتفصيل في تاريخ بغداد، ووفيات الأعيان، وسير أعلام النبلاء، وطبقات الشافعية، وهدي الساري، وغيرها من كتب تراجم المحدثين والأعلام.

ويبدو أنه تكرر له مثل هذا الحادث في سمرقند أيضاً<sup>(١)</sup>، وكتب تراجم الرجال غاصة بالفناء عليه من جميع النواحي ولأرى حاجة إلى نقلها.

### تصانيف البخاري:

ذكره الحافظ ابن حجر قائمة لكتبه بلغت أكثر من عشرين مؤلفاً، وأكثرها شهرة في ذلك هو: الجامع الصحيح: فإنه أول محاولة ناجحة لتجريد الأحاديث الصحيحة من الجوامع والمصنفات والمسانيد والموطآت فإن الكتب الحديثية التي ألفت قبل البخاري كانت مختلطة بأقوال الصحابة والتابعين وأتباعهم وفتياهم فانتقى الإمام البخاري من هذه الكتب الأحاديث الصحيحة المسندة. يقال: إنه انتقى جامعاً من ستمائة ألف حديث<sup>(٢)</sup>. سمعها البخاري عن شيوخه بأسانيدهم إلى المؤلفين واشترط في ذلك شروطاً جعلت جامعة من أصح الكتب على الإطلاق بعد كتاب الله ومن ذلك الشروط أن يكون الراوي في الطبقة الأولى من الرواة عن شيخه.

لأنه كان يرى أن الراوي إذا كان من أساطين المحدثين، وهم المكثرون من جمع الحديث وروايته كالزهري ونافع فإن أصحابه الذين يروون عنه درجات تختلف في مقدار الصلة به، وفي الحفظ والإتقان.

والمثال على ذلك ما ذكره الحازمي وغيره: أن أصحاب الزهري على خمس

(١) انظر البداية والنهاية (٢٥/١١). وهدي الساري (ص ٤٨٦)

(٢) انظر تاريخ بغداد (٨/٢) ومقدمة فتح الباري، ويكون ذلك حسب الأسانيد لا المتنون ويشمل أيضاً الأحاديث المرفوعة وأقوال الصحابة والتابعين.

طبقات:

**الطبقة الأولى:** جمعت الحفظ والإتقان وطول الصحبة للزهري، والعلم بحديثه، والضبط له كماله، وأبن عبيدة، وعبيد الله بن عمر، ومعمرا، ويونس، وعقيل وشعيب، وغيرهم. وهؤلاء متفق على تخرج حديثهم عن الزهري.

**الطبقة الثانية:** أهل حفظ وإتقان، لكن لم تطل صحبتهم للزهري وإنما صحبوه مدة يسيرة، ولم يمارسوا حديثه وهم في إتقانه دون الطبقة الأولى كالأوزاعي، والليث، وعبد الرحمن بن خالد بن مسافر، والنعسان بن راشد، ونحوهم، وهؤلاء يخرج لهم مسلم عن الزهري.

**الطبقة الثالثة:** قوم لازموا الزهري وصحبوه ورووا عنه، لكن تكلم في حفظهم كسفیان بن حسین، ومحمد بن إسحاق، وصالح بن أبي الأخضر، وزمعة ابن صالح ونحوهم، وهؤلاء يخرج لهم أبو داود والترمذی والنمسائی وقد يخرج مسلم لبعضهم متابعة.

**الطبقة الرابعة:** قوم رروا عن الزهري من غير ملازمة، ولا طول صحبة ومع ذلك تكلم فيهم مثل إسحاق بن يحيى الكلبي، وعاوية بن يحيى الصدفي، وإسحاق بن أبي فروة، وإبراهيم بن يزيد المكي، والمنسى بن الصباح، ونحوهم، وهؤلاء قد يخرج الترمذی لبعضهم.

**الطبقة الخامسة:** قوم من المتروكين والمجهولين كالمحكم الأيلي، وعبدالقدوس بن حبيب، ومحمد بن سعيد المصلوب، وبحر السقا، ونحوهم. فلم

يخرج لهم الترمذى، ولا أبو داود، ولا النسائى، ويخرج لبعضهم ابن ماجه<sup>(١)</sup>.  
ونرى مثل هذا لأصحاب نافع فقد قسمهم ابن المدينى تسعة طبقات.  
وأصحاب الأعمش، وقسمهم النسائى سبع طبقات.

فالطبقة الأولى هم شرط البخارى. وقد يخرج من حديث أهل الطبقة الثانية  
ما يعتمد من غير استيعاب.

قال الحافظ: وأكثر ما يخرج البخارى حديث الطبقة الثانية تعليقاً وربما  
أخرج البسيير من حديث الطبقة الثالثة تعليقاً أيضاً.

وأما مسلم فيخرج أحاديث الطبقتين الأولى والثانية على سبيل  
الاستيعاب، ويخرج أحاديث الطبقة الثالثة على النحو الذى يصنعه البخارى فى  
الثالثة.

وأما الرابعة والخامسة فلا يرجعان عليهما أبداً. وإنما يرجع عليهما أمثال  
أبي داود والترمذى.

فأما غير المكثرين فإنما اعتمد الشيخان في تحرير أحاديثهم على الثقة  
والعدالة وقلة الخطأ، لكن منهم من قوى الاعتماد عليه فآخرجا ماتفرد به كيحيى  
ابن سعيد الانصاري، ومنهم من لم يقو الاعتماد عليه فآخرجا له مشاركه فيه  
غيره وهو الأكثر<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا الأساس يمكن أن يقسم رجال البخارى إلى قسمين:

(١) شرح علل الترمذى (٤٠٠ - ٣٩٩/١)

(٢) مقدمة فتح الباري (ص ١٠)

أحدهما: ما احتاج به في الأصول، وثانيهما من خرج له في الشواهد والتابعات، والتعليق، والاعتبارات.

فمن احتاج به ووجد فيه كلام لآخرين فله توجيهات منها: أن يصدر هذا الكلام من المتعنت، والجمهور على توثيقه، فحديثه قوي.

ومنها: أن يكون الكلام في حفظه وتلبيته فهذا حديثه لا ينحط عن مرتبة الحسن التي قد نسميتها من أدنى درجات الصحيح، فليس في البخاري رجل احتاج به في الأصول ورواياته ضعيفة، بل حسنة أو صحيحة<sup>(١)</sup>.

والثاني: من أخرج له البخاري في التابعات والشواهد والتعليق فهو لا تتفاوت درجاتهم من الثقة إلى الضعيف.

هذا هو المعتمد عند أهل الحديث. ومن قال إن البخاري أخرج في الأصول عن المستورين والمجاهيل والضعفاء، الذين لم يوثقوا فقد افترى على الصحيح<sup>(٢)</sup>.

هكذا يتبيّن لنا شرط صحيح البخاري وأنه في القمة من كتب الحديث.

وقد اعترف النسائي بجودة كتاب البخاري فقال: ما في هذه الكتب كلها أجود من كتاب محمد بن إسماعيل، يقصد بالكتب كتاب مسلم الذي فضل المغاربة على البخاري.

(١) قارن ما في الموقفة. (ص ٧٩)

(٢) قارن بما قاله الحافظ في مقدمة الفتح (ص ٢٨٤)، فإنه إن كان أخرج عن هؤلاً، ففي التابعات والشواهد لا الأصول ثم إن هذا المجهول أو المستور قد اكتسب الثقة برواية الشيفيين عنه

يقول الحافظ ابن حجر: ومثل هذا من مثل النسائي غاية في الوصف مع شدة تحريره، وتوقيه، وتشبته في نقد الرجال، وتقديمه في ذلك على مسلم بن الحجاج، وقدمه الدارقطني وغيره في ذلك على إمام الأئمة أبي بكر بن خزيمة صاحب الصحيح<sup>(١)</sup>.

ولكن ليس معنى هذا خلو كتابه من مواضع النقد، فالحافظ، والقاد تناولوه بالنقد بحرية كاملة، وأشهرهم جمیعا الإمام الدارقطني، فإنه انتقد الشیخین من وجهين. الأول: مخالفتهما في إخراج بعض الأحادیث التي ليست على شرطهما. والثاني إلزامهما بإخراج أحادیث تركوها وهي صحاح بنا، على شرطهما. إلا أن أغلب هذه الأحادیث المتفقده قد أحبب عنها إجایات مقبولة ومعقولة، وبعضها قد يعسر الإجابة عنها، وهي أحادیث قليلة جدا.

«وعلى كل حال فمهما نقد البخاري، ومهما كان عرضة للخطأ أحيانا فقد تحرى في جمعه ما أمكنه التحرى، وبذل في ذلك أقصى الجهد، والقاري يشعر بدقتته المتناهية، فهو ينص على الأخلاق في رواية الحديث ولو كان خلاقا قليلا وكثيرا ما يتبع الحديث بتعليقاته الدقيقة مبتدئا بقوله قال أبو عبدالله. وقد يكون تعليقه استنباطا من الحديث، أو شرعا لغريب أو نحو ذلك. فإذا أضيف إلى ذلك أنه أول من فتح للناس هذا الباب من شدة التدقيق في الرواية، والاقتصار على الصحيح في نظره، وهذا المنحى في التأليف، عرفنا فضلـه على الحديث

---

(١) مقدمة فتح الباري: (ص ١١)

والمحديثين<sup>(١)</sup>، انتها كلام أحمد أمين.

وقال شيخنا الجليل الدكتور محمد بن محمد أبو شهبة رحمة الله: «ومهما يكن من شيء، فهذه الهنات القليلة لا تغص من جلالة كتاب البخاري وأصحابته، فهو بحق - عدايسير - في الدرجة العليا من الصحة، ولا يلتفت إلى إرجاف المرجفين، وزعم المجهلين أن في صحيح البخاري أحاديث موضوعة مكذوبة، وإنما يزعم هذا، غير ضيق العطن في العلم بالسنة ورجالها والعلم بشروطهم في الرواية، ونحن لاندعى العصمة للبخاري ولا لغيره ولكن الله الذي تكفل بحفظ كتابه، قيض للسنة من الأئمة الثقات من حفظها وميز صحيحتها من سقيمها حتى يتم ما وعد الله به من حفظ الذكر الحكيم<sup>(٢)</sup>».

إلا أن البخاري لم يستوعب جميع الصاحح، فقد قال رحمة الله «ما أدخلت في كتابي الجامع إلا ما صح، وتركت من الصاحح ملأ الطول. فجميع ما في جامعي من الأحاديث بالتكرار، والتابعات، والمعلقات، ٩٠٨٢ حديث من ستمائة ألف حديث إذا حذف المكرر واقتصر على عد الأحاديث الموصولة السند كانت ٢٧٦٢ حديثاً. وهي موزعة في ٩٧ كتاباً و ٣٤٥ باباً».

ثم إن هذه الشروط التي اشترطها البخاري في جامعي الصحيح لم يلتزم بها في غيره، فلا يغرنك قول القائل: إن البخاري روى الأحاديث الصحيحة المتفق على صحتها والأخرى الضعيفة المتفق على ضعفها، والفترة الثالثة المختلف

---

(١) ضحي الإسلام: (١١٨/٢١-١١٩)

(٢) أعلام المحدثين: (ص ١٤١)

فيها<sup>(١)</sup>.

### فهذا التقسيم لا يحمل على جامعه الصحيح بل في كتبه الأخرى. الإمام البخاري حافظ فقيه:

سبق أن بينت أن البخاري أول من جرد الحديث الصحيح من أقوال الصحابة والتابعين، وكان غرضه الأساسي الجمع، والترتيب لا الفقه، والاستنباط، ولكنه أجهد نفسه في معرفة فقه الحديث، فاستخرج الأحكام الفقهية من متون الأحاديث، وأكده حكمها بآيات من الذكر الحكيم، وجعل تراجم أبواب الكتاب عنواناً لفقهه الدقيق. وقد اعترف بقدرته الفقهية كثيراً من الآثمة والشراح، لذا أنكر العلماء على السبكي ذكره في الطبقات الشافعية، لأنه كان مجتهداً مستقلاً ولهم استنباطات تفرد بها، وأراء خالف فيها الإمام الشافعى وغيره.

### تعابيره في نقد الرجال:

ومن يطالع كلام البخاري على الرجال يقف على أنه كان لطيف العبارة. يتحرى الحق في نقد الرجال مع شدة الاحتياط في الأخذ عن السابقين. وقد يقول في الرجل الذي يعرف كذبه "فيه نظر" و"تركوه" و"سكتوا عنه".

وأصرح ما قاله في رجل "منكر الحديث".

وقلما يقول: "كذاب" أو "وضاع".

---

(١) انظر كلام الشيخ محمد زكريا كاندھلوی في آخر مقدمة أوجز المسالك.

ومع عفته في القول كان يترك حديث الرجل لمجرد الشك فيه.  
وروي عنه أنه قال: «تركت عشرة آلاف حديث لرجل فيه نظر، وتركت  
مثلها أو أكثر منها لغيره لي فيه نظر<sup>(١)</sup>.  
وكان الإمام البخاري يعد من المنصفين والمعتدلين في كلام الرجال كما  
وصفه بذلك الذهبي في «ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل»<sup>(٢)</sup>.

---

(١) أعلام المحدثين ص ١٥٥ وقد مضى البحث بالتفصيل فيما يقوله البخاري: «فيه نظر» في  
فصل شرح اصطلاحات المحدثين.

(٢) (ص ١٥٩)

## ٧- الجوزجاني ٢٥٩ هـ (٠٠)

هو: أبو إسحاق إبراهيم بن يعقوب السعدي الجوزجاني،  
والجوزجاني من المحدثين الكبار، له منزلة رفيعة في نظر المحدثين، نزل  
دمشق وحدث بها<sup>(١)</sup>.

يقول ابن كثير: خطيب دمشق وإمامها وعالماها<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن عدي: كان أحمد يكتبه فيتقوى بكتابه ويقرؤه على المنبر<sup>(٣)</sup>.

ويقول الخلال: جليل جداً، كان أحمد بن حنبل يكتبه، ويكرمه إكراهاً  
شديداً<sup>(٤)</sup>.

ويقول الدارقطني: من الحفاظ المصنفين، والمخرجين الثقات<sup>(٥)</sup>.

ويقول ابن حبان: كان صلباً في السنة، حافظاً للحديث<sup>(٦)</sup>.

والجوزجاني قد اتهم بالنصب.

(١) معجم البلدان: (١٨٢/٢)

(٢) البداية والنهاية: (٣١/١١)

(٣) تهذيب التهذيب: (١٨٢/١)، وذكرة الحفاظ: (٥٤٩/٢)

(٤) طبقات الخانلة: (٩٥/١)

(٥) معجم البلدان: (١٨٣/٢)

(٦) تهذيب التهذيب: (١٨٢/١)

يقول الدارقطني: فيه انحراف عن علي، اجتمع علي بايه أصحاب الحديث فأخرجت جارية له فروجة لتذبحها، فلم تجد من يذبحها. فقال: سبحان الله فروجة لا يوجد من يذبحها، وعلى يذبح في ضحرة نيفا وعشرين ألف مسلم<sup>(١)</sup>.  
وقال ابن عدي: كان شديد الميل إلى مذهب أهل دمشق في التعامل على علي<sup>(٢)</sup>.

واتهمه الحافظ ابن حجر أيضا بشدة الانحراف في النصب وقال عنه: الجوزجاني كان ناصبيا، منحرفا عن علي، فهو ضد الشيعة المترفة عن عثمان، والصواب: مواليه جميعا ولا ينبغي أن يسمع قول مبتدع في مبتدع<sup>(٣)</sup>.

وقال الحافظ ابن حجر أيضا في مقدمة لسان الميزان: "وما ينبغي أن يتوقف في قبول قول في الجرح من كان بينه وبين من جرمه عداوة بينماما الاختلاف في الاعتقاد، فإن الخادق إذا تأمل ثلب أبي إسحاق الجوزجاني لأهل الكوفة رأى العجب وذلك لشدة انحرافه في النصب، وشهرة أهله بالتشيع، فتراء لا يتوقف في جرح من ذكره منهم بلسان ذلة، عبارة طلقة، حتى إنه أخذ يلين مثل الأعمش، وأبي نعيم، وعبدالله بن موسى، وأساطين الحديث، وأركان

---

(١) تهذيب التهذيب: ١٨٢/١، وفي معجم البلدان: ١٨٣/٢، قال عبدالله بن أحمد بن عديس كنا عند إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني فالتمس من يذبح له دجاجة، فتعذر عليه فقال: يا قوم يتعذر على من يذبح لي دجاجة وعلى بن أبي طالب قتل سبعين ألفا في وقت واحد.

(٢) ميزان الاعتدال: ٧٦/١، تهذيب التهذيب: (١٨٢/١)

(٣) هذى الساري (ص ٣٩٠)

الرواية<sup>(١)</sup>.

وضع هذا كله بعد الجوزجاني من كبار أئمة الحديث، وكانت له علاقة، وثيقة بالإمام أحمد، وقال عنه ابن حبان: هو من أئمة السنة، ولعل شدته في اتباع السنة حملته للتحامل على الشيعة ومنه على علي.

وقال الذهبي: أحد أئمة المخرج والتعديل<sup>(٢)</sup> وله كتاب في الضعفاء<sup>(٣)</sup>.

أما قصة ذبح الدجاجة فروها عن الدارقطني محمد بن الحسين النيسابوري السلمي وهو متهم بالكذب، وسمعوا الدارقطني من ابن عديس ولا نجد فيه قول العلماء جرحاً وتعديلًا.

(١) لسان المزان: (١٦/١)

(٢) ميزان الاعتدال: ٢/٧٥، وذكره أيضاً في من يعتمد قوله في المخرج والتعديل: (ص ١٧٩)

(٣) تذكرة الحفاظ: ٢/٥٤٩، وتهذيب التهذيب: ١/١٨٢، ويقول ابن كثير في المقدمة والنهاية: (٣١/١١) له المصنفات المشهورة المقيدة منها المترجم فيه علوم غزيرة، وفوائد كثيرة انتهت بكتاب الضعفاء، المسمى بالشجرة في أحوال الرجال، يوجد ٢٤ ورقة منه في الظاهرية حديث رقم ٢٤٩ (من ٢٧ - ٥ وقد طبع).

## ٨- العجلي

(١٨٢ - ٢٦١ هـ)

هو: أبوالحسن أحمد بن عبدالله بن صالح بن مسلم العجلي الكوفي نزيل طرابلس المغرب<sup>(١)</sup>.

يقول الخطيب: كوفي الأصل، نشأ ببغداد، وسمع بها وبالكوفة والبصرة<sup>(٢)</sup>.

قال العجلي: رحلت إلى أبي داود الطيالسي، فمات قبل قدومي البصرة

<sup>(٣)</sup> يوم

بدأ في طلب الحديث سنة سبع وتسعين ومئة<sup>(٤)</sup> توفي بطرابلس سنة إحدى وستين بعد المئتين.

وكان العجلي من كبار أئمة الحديث، وعلما، الجرح والتعديل.

يقول عباس الدوري: كنا نعده مثل أحمد، ويحيى بن معين<sup>(٥)</sup>.

وقال أبوالحسن المؤذن: سمعت مشايخنا بهذا المغرب يقولون: لم يكن لأبي الحسن أحمد بن صالح العجلي الكوفي ببلادنا شبيه، ولا نظير له

(١) سير أعلام النبلاء: (٥٠٥/١٢)

(٢) تاريخ بغداد: (٢١٤/٤)

(٣) سير أعلام النبلاء: (٥٠٧/١٢)

(٤) تاريخ بغداد: (٢١٥/٤)

(٥) تذكرة المغاظ: (٥٩١/٢)

في زمانه بعرفة الحديث وإنقاذه<sup>(١)</sup>.

وقد سئل عنه يحيى بن معين فقال: هو ثقة ابن ثقة ابن ثقة.

يقول أبو الوليد: إنما قال ابن معين بهذه التزكية لأنَّه عرفه بالعراق قبل خروجِ أحمد بن عبد الله إلى المغرب أيام محبته أحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup>.

قال الخطيب: أحمد بن عبد الله هذا، أقدم في طلب الحديث وأعلى إسناداً وأجل عند أهل المغرب في القديم والحديث، ورعا وزهداً من محمد بن إسماعيل البخاري وهو كثير الحديث، خرج من الكوفة وال伊拉克 بعد أن تفقه في الحديث ثم نزل طرابلس المغرب<sup>(٣)</sup>.

ومن أجل انتقاله إلى المغرب لم ينتشر حديثه في المشرق حتى إنَّ الذهبي يقول: «ما علمت وقع لنا من حديثه شيء، وما أظنه روى شيئاً سوى الحكايات<sup>(٤)</sup>».

يقول الخطيب: انتقل إلى بلد المغرب وسكن طرابلس، وليس بطرابلس الشام، وانتشر حديثه هناك<sup>(٥)</sup>.

يقول الذهبي: حدث عنه ولده صالح مصنفه في الجرح والتعديل، وهو

(١) تاريخ بغداد: (٤/٢١٥)

(٢) نفس المصدر (٤/٢١٥)

(٣) تاريخ بغداد: (٤/٢١٥)

(٤) تذكرة الحفاظ: (٢/٥٦)

(٥) تاريخ بغداد: (٤/١٤)

كتاب مفيد، يدل على سعة حفظه<sup>(١)</sup>.

ويقول أيضاً: وله مصنف مفيد في الجرح والتعديل، طالعته وعلقت منه فوائد، يدل على تبحره بالصنعة وسعة حفظه<sup>(٢)</sup>.

وذكره أيضاً في كتابه «من يعتمد قوله في الجرح والتعديل<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن العماد: صاحب الجرح والتعديل<sup>(٤)</sup>.

وقد وصل إلينا من تأليفه الشفقات بترتيب الهيثمي، والأصل مفقود واستفاد منه الخطيب في تاريخ بغداد، فنقل منه في عدة مواضع<sup>(٥)</sup>.

---

(١) تذكرة المفاظ: (٢/٥٦٠-٥٦١)

(٢) سير أعلام النبلاء: ق (١٢/٥٦)

(٣) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٧٩)

(٤) شذرات الذهب: (٢/٢٩٥)

(٥) انظر موارد الخطيب (ص ٣١)

## ٩- مسلم بن الحجاج

(٤٢٠ هـ - ٢٦١ هـ)

هو: مسلم بن الحجاج بن ورد بن كوشاذ القشيري <sup>(١)</sup>.

ولد سنة أربع وستين <sup>(٢)</sup> في بيت عرف بالعلم <sup>(٣)</sup>، وبدأ بسماعه للحديث سنة ثانية عشرة وستين <sup>(٤)</sup> وسافر في طلبه إلى العراق، والجاز، والشام، ومصر <sup>(٥)</sup>، ولزم البخاري لما قدم نيسابور وأخذ عنه <sup>(٦)</sup>.

يقول الخطيب: لما ورد البخاري نيسابور في آخر حياته لازمه مسلم وأدام الاختلاف إليه <sup>(٧)</sup>.

(١) وفيات الأعيان: (١٩٤/٤)

(٢) قد اختلف في ضبط سنة ولادته مع الاتفاق على أنه ولد بعد المئتين، وقد رجع الذهباني في تذكرة الحفاظ (٥٨٨/٢)، وأبن كثير في المبداية والنهاية (٣٤٥/١١) أن مولده كان في السنة التي توفي فيها الشافعى هي سنة أربع وستين، فكان عمره سبعاً وخمسين سنة، وتقل المحافظ أيضاً هذا القول في تهذيب التهذيب: (١٢٧/١٠)، واختاره العراقي في التقريب والإيضاح: ص ٢٤، واختار ابن الصلاح أنه ولد سنة ست وستين استناداً إلى قول الحاكم أنه توفي سنة إحدى وسبعين وهو ابن خمس وخمسين سنة.

(٣) قال محمد بن عبد الوهاب الفرا: كان أبوه الحجاج من المشيخة.

(٤) سير أعلام النبلاء: (٥٥٨/١٢)

(٥) تاريخ بغداد: (١٠٠/١٣)

(٦) وفيات الأعيان: (١٩٤/٥)

(٧) تاريخ بغداد: (١٠٢/١٣)

وقد حظي مسلم بذكاء، وحفظ، ومعرفة.

يقول أحمد بن مسلمة: رأيت أبا زرعة، وأبا حاتم يقدمان مسلم بن الحجاج في معرفة الصحيح على مشايخ عصرهما<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن أبي حاتم: كتبت عنه بالري، وكان ثقة من الحفاظ، له معرفة بالحديث<sup>(٢)</sup>.

ويقول إسحاق بن منصور يخاطب مسلما: لن نعدم الخير ما أبلاك الله للMuslimين<sup>(٣)</sup>.

وقد كان الإمام مسلم من التجار، والأثرياء، وكان رحمة الله لا يبالي في سبيل الحق، ولا يقصر في الاعتراف بالحق مهما كانت العواقب، ويكتفي دليلا على ذلك قيامه بجانب البخاري في فتنة مسألة اللفظ بخلق القرآن.

يقول الخطيب: كان مسلم يناضل عن البخاري حتى أوحش ما بينه وبين محمد بن يحيى الذهلي بسببه<sup>(٤)</sup>.

ويحكى لنا أبو عبدالله محمد بن يعقوب هذه الحادثة، وقيام مسلم مقام المناضل فيقول: لما كان يوم مجلس محمد بن يحيى في آخر مجلسه وقال: ألا من قال باللفظ فلا يحل له أن يحضر مجلسنا، فأخذ مسلم الرداء فوق عمامته، وقام

(١) البداية والنهاية: (٣٣/١١)

(٢) الجرح والتعديل: (١٨٢/١/٤)

(٣) تهذيب التهذيب: (١٢٧/١٠)

(٤) تاريخ بغداد: (١٠٣/١٣)

على رؤس الناس، وخرج من مجلسه، وجمع كل ما كان كتب منه، ويعث به على ظهر حمال إلى باب محمد بن يحيى، فاستحكت بذلك الوحشة وتخلّف عنه وعن زيارته<sup>(١)</sup>.

ولم ينته الأمر إلى هذا، بل هو الوحيد الذي قام بجانب الإمام البخاري، وقد بقي على هذا مع الابتلاءات في أسفاره.

يقول محمد بن يعقوب: لما استوطن محمد بن إسماعيل البخاري نيسابور أكثر مسلم من الاختلاف إليه، فلما وقع بين محمد بن يحيى والبخاري ما وقع في مسألة اللفظ ونادي عليه، ومنع الناس من الاختلاف إليه حتى هجر، وخرج من نيسابور في تلك المحنّة، قطعه أكثر الناس غير مسلم، فإنه لم يختلف عن زيارته، فأنهى إلى محمد بن يحيى أن مسلم بن الحجاج على مذهبها وحديثها، وأنه عوتب على ذلك بالعراق، والنجاز، ولم يرجع عنه<sup>(٢)</sup>.

وهذا الموقف من الإمام مسلم يدل على عدم مداهنته بالحق الذي كان يراه، وأصرح من ذلك أن مسلماً مع موافقة البخاري إلى هذا الحد وتبجيله وثنائه العاطر عليه، لما رأى أن مذهبها في اشتراط اللقى وعدم الاكتفاء بالمعاصرة خطأ رد عليه بلهجة خشنة جداً، وبالغ في الرد<sup>(٣)</sup>.

(١) تاريخ بغداد: ١٠٣/١٣، وفيات الأعيان: ١٩٥/٥، ١٩٦-١٩٥، وعن الخطيب أخذه ابن كثير بتصرف ٣٤/١١ وقال: وترك الرواية عنه بالمرة. فلم يرو عنه شيئاً لا في صحيحه ولا في غيره.

(٢) تاريخ بغداد: ١٠٣/١٣، وفيات الأعيان: ١٩٥/٥.

(٣) مقدمة مسلم: ١٤٤٠١٢٥/١١

وهنا أود أن أشير إلى أن ابن كثير يرى أن مسلما لم يعن به البخاري بل أنه أراد على بن المديني الذي يشترط ذلك في أصل صحة الحديث، وأما البخاري فإنه لا يشترطه في أصل الصحة لكنه التزم بذلك في كتابه الصحيح<sup>(١)</sup>.

ويقول السيوطي: ... إلا أن البخاري لا يشترطه في أصل الصحة بل التزمه في جامعه، وابن المديني يشترطه فيها، ونص على ذلك الشافعي في الرسالة<sup>(٢)</sup>.

والحق ما قدمنا أنه يريد به البخاري، وقد نقل الصناعي إجماع الناظرين على أنه أراده<sup>(٣)</sup>.

وقال الذهبي: «ثم إن مسلما لحنة في خلقه، انحرف أياضاعن البخاري ولم يذكر له حديثا واحدا، ولا سماه في صحيحه، بل افتح الكتاب بالخط على من اشترط اللقي» ويقول: وإنما ذلك أبو عبدالله البخاري، وشيخه علي بن المديني، وهو الأصول الأقوى<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن رجب: أما جمهور المتقدمين فعلى ما قاله ابن المديني والبخاري وهذا القول أنكره مسلم على من قاله<sup>(٥)</sup>.

(١) اختصار علوم الحديث: (ص ٥٢)

(٢) تدريب الراوي: (٢١٦/١)

(٣) توضيح الأفكار: (٤٤/١)

(٤) سير أعلام النبلاء: (٥٧٣/١٢)

(٥) شرح علل الترمذى: (٣٦٥/١)

ونقل ابن رجب هذا الكلام عن أحمد، وأبي حاتم، وأبي زرعة، وشعبة،  
وغيرهم ورد على مسلم<sup>(١)</sup>.

**كتابه الصحيح:** قد عرف الإمام مسلم بكثرة التأليف وله عدة كتب، ذكر الذهبي نخلا عن الحاكم أن له عشرين كتابا<sup>(٢)</sup>، وكتابه الجامع الصحيح قد امتاز من بينها، وله مكانة عظيمة في الإسلام، وقد أجمع العلماء ما سوى بعض المغاربة أن كتاب مسلم تلو صحيح البخاري<sup>(٣)</sup>.

ولا شك أن كتابه يمتاز من بعض النواحي ويتفوق كتاب البخاري منها:

(أ) يقول محمد بن حمدان: سالت أبي العباس أحمد بن سعيد بن عقدة الحافظ عن البخاري ومسلم أيهما أعلم؟ قال: كان البخاري عالماً، ومسلم عالماً، فكترت ذلك عليه مراراً، وهو يجيبني بمثل هذا الجواب، ثم قال: يا أبا عمرو قد يقع للبخاري الغلط في أهل الشام، وذلك أنه أخذ كتبهم، فنظر فيها، فربما ذكر الواحد منهم بكلنته، وينذكره في موضع آخر باسمه، ويتوهم أنها معاً، وأما مسلم فقلًّا ما يقع له الغلط لأنَّه كتب المقاطيع والراسيل<sup>(٤)</sup>.

(١) نفس المصدر: (١/٣٦٥ و ما بعده)

(٢) تذكرة الحفاظ: (٢/٥٩٠)

(٣) مقدمة ابن الصلاح: ص ٢٥-٢٦، وتدريب الراوي: ١/٩١-٩٦، ومقدمة مسلم: ١/١-١٤، والمراد من بعض المغاربة أبو علي حسين بن علي، وأبو محمد بن حزم، وأبو مروان عبد الله ابن زياد الطبني، (توضيح الأفكار: ٤٥/٤٦-٤٧).

(٤) تاريخ بغداد: ١٣/١٠٢، البداية والنهاية: ١١/٣٤، وتذكرة الحفاظ: ٢/٥٨٩ وفيه تصعيف فقال: لأنَّه كتب المسانيد، ولم يكتب المقاطيع ولا الراسيل.

(ب) التوخي في الألفاظ:

يقول السجزي: كنت بالبصرة في مجلس سليمان بن حرب والبخاري جالس لا يكتب فقلت: ما لأبي عبدالله لا يكتب؟ قال: يرجع إلى بخاري فيكتب من حفظه<sup>(١)</sup>.

يقول الحافظ: والذي يظهر لي من كلام أبي علي أنه قدم صحيح مسلم لعن آخر غير ما يرجع إلى ما نحن بصدده من الشرائط المطلوبة في الصحة، بل لأن مسلما صنف كتابه في بلده بحضور أصوله في حياة كثير من مشايخه، فكان يتحرر في الألفاظ، ويتحرر في السياق، بخلاف البخاري فربما كتب الحديث قال: رب حديث سمعته بالبصرة، فكتبه بالشام<sup>(٢)</sup>.

(ج) المعروف أن البخاري استلزم استنباط الأحكام من الأحاديث، وهذا الذي اضطره إلى تقطيع الحديث وإعادته في عدة مواضع وذكر المعلقات والمقطوعات، بخلاف مسلم، فإنه يأتي بالأحاديث على وجهها.

يقول ابن الصلاح: وقول من فضل من شيوخ المقرب كتاب مسلم على كتاب البخاري؛ إن كان المراد به أن كتاب مسلم يتراجع بأنه لم يمازجه غير الصحيح فإنه ليس فيه بعد خطبته إلا الحديث الصحيح مسرودا، غير مزوج بمثل ما في كتاب البخاري في تراجم أبوابه من الأشياء التي لم يسندها على الوصف

(١) شرح علل الترمذى: (٢٢٥/١)

(٢) تدريب الراوي: (٩٥-٩٤/١)

المشروط في الصحيح فهذا لا بأس به<sup>(١)</sup>.

**ويقول الحافظ:** ولم يتصدّ مسلم لما تصدّى له البخاري من استنباط الأحكام وقطعياً الأحاديث ولم يخرج الموقفات<sup>(٤)</sup>.

ويقول ابن كثير: فإن أرادوا تقديمها عليه في كونه ليس فيه شيء من التعليقات إلا القليل، وأنه يسوق الأحاديث بتمامها في موضع واحد ولا يقطعها كتفطيع البخاري لها في الأبواب، فهذا القدر لا يوازي قوة أسانيد البخاري<sup>(٣)</sup>.

رجال مسلم:

وقد قسم مسلم الأحاديث على ثلاثة أقسام: الأول ما رواه الحفاظ المتقنون، والثاني ما رواه المستورون المتوسطون في الحفظ والإتقان، والثالث ما رواه الضعفاء والمتروكين، وأنه إذا فرغ من القسم الأول أتبعه الثاني، وأما الثالث فلا يرجع عليه لما يغلب على أحاديثهم من النكارة والغلط والوهم<sup>(٤)</sup>.

وَهُذَا التَّصْرِيفُ مِنْ إِلَمَامِ مُسْلِمٍ قَدْ أَثَارَ جَدْلًا وَاسْعَا بَيْنَ عُلَمَاءِ الْحَدِيثِ.  
يَقُولُ التَّوْوِيُّ: اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي مَرَادِهِ بِهَذَا التَّقْسِيمِ، فَقَالَ الْإِمامَانِ  
الْمَافَظَانِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْحَاكِمِ وَصَاحِبِهِ أَبُو يُكَرِّ الْبَيْهَقِيِّ رَحْمَهُمَا اللَّهُ: إِنَّ الْمِنْيَةَ  
أَخْتَرَتْ مُسْلِمًا رَحْمَهُ اللَّهُ قَبْلَ إِخْرَاجِ الْقَسْمِ الثَّانِي وَإِنَّا ذَكَرْنَا الْقَسْمَ الْأَوَّلَ.

(١) مقدمة ابن الصلاح: (ص. ١).

(٤) تدريب الرواية: (٩٥/١)

(٣) البداية والنهاية: (١١/٣٣)

(٤) مقدمة مسلم (٤٨-٥٨/١)

وقال القاضي عياض: وهذا مما قبله الشيوخ والناس من الحاكم أبي عبد الله وتابعوه عليه، ولكن الصحيح أن مسلماً استوفى في كتابه ما وعد، وهذا نصه، «وليس الأمر علي ذلك من حق نظره ولم يتقيد بالتقليد، فإنك إذا نظرت تقسيم مسلم في كتابه الحديث على ثلاث طبقات من الناس كما قال فذكر أن القسم الأول حديث الحفاظ، وأنه إذا انقضى هذا أتبعه بأحاديث من لم يوصف بالصدق والإتقان مع كونهم من أهل الستر والصدق وتعاطي العلم، ثم أشار إلى ترك حديث من أجمع العلماء، أو اتفق الأكثر منهم على تهمته ونفي من اتهمه بعضهم وصححه بعضاً، فلم يذكره هنا، ووجده ذكر في أبواب كتابه حديث الطبقتين الأولتين وأتي بأسانيد الثانية منها على طريق الإتباع للأولى والاستشهاد أو حيث لم يوجد في الباب الأول شيئاً، وذكر أقواماً تكلم قوم فيهم وزكاهم آخرون وخرج حديثهم من ضعف أو اتهم ببدعة، وكذلك فعل البخاري، فعندي أنه أتي بطبقاته الثلاث في كتابه على ما ذكر ورتب في كتابه وبينه في تقسيمه وطرح الرابعة كما نص عليه، فالحاكم تأول أنه إنما أراد أن يفرد لكل طبقة كتاباً ويأتي بأحاديثها خاصة مفردة، وليس ذلك مراده بل إنما أراد بما ظهر من تأليفه وبيان من غرضه أن يجمع ذلك في الأبواب، ويأتي بأحاديث الطبقتين فيبدأ بالأولى، ثم يأتي بالثانية على طريق الاستشهاد والإتباع حتى استوفى جميع الأقسام الثلاثة، ويحتمل أن يكون أراد بالطبقات الثلاث، الحفاظ ثم الذين يلونهم، والثالثة هي التي طرحها، وكذلك علل الحديث التي ذكر ووعد أنه يأتي بها قد جاء بها في مواضعها من الأبواب من اختلافهم في الأسانيد كالإرسال والإسناد والزيادة والنقص وذكر تصاحيف المصحفين، وهذا يدل على استيفائه

غرضه في تأليفه وإدخاله في كتابه كل ما وعد به».

وهذا الجواب من القاضي استحسنه النووي<sup>(١)</sup>.

والحق أن مسلماً يخرج عن الثقات المتفق عليهم في أصوله. يقول: ليس كل شيء عندى صحيح وضعته هنا -يعني في كتابه الصحيح- إما وضعت هنا ما أجمعوا عليه<sup>(٢)</sup>:

ويقول ابن الصلاح: إنه لم يضع في كتابه إلا الأحاديث التي وجد عنده فيها شرائط الصحيح المجمع عليه، وإن لم يظهر اجتماعها في بعضها عن بعض<sup>(٣)</sup>.

وذكر النووي عن ابن الصلاح توجيهها آخر: فقال: إنه أراد أنه لم يضع فيه ما اختلفت الثقات فيه في نفس الحديث متنا، أو إسناداً، ولم يرد ما كان اختلافهم في توثيق بعض رواته ، يقول النووي: وهذا هو الظاهر من كلامه<sup>(٤)</sup>.

وذكر البليغيني توجيهها آخر له يقول: أراد مسلم إجماع أربعة، أحمد بن حنبل، وأبي معين، وعثمان بن أبي شيبة، وسعيد بن منصور الخراساني<sup>(٥)</sup>.

وبهذا التوجيه الثاني يندفع ما أورد على مسلم ذكره أحاديث مختلفة عن

(١) مقدمة مسلم: (٤٣/١١)

(٢) مقدمة ابن الصلاح: (ص. ١)

(٣) نفس المصدر السابق.

(٤) مقدمة مسلم: (١٦/١)

(٥) تدريب الرواية: (٩٧/١)

رجال تكلم فيهم كما يتبعن بوضوح أن مسلماً أخرج عن الطبقة الثانية ومضى تفصيل ذلك في ترجمة أستاذ الإمام البخاري.

يقول ابن رجب: أما مسلم فلا يخرج إلا حديث الشقة الضابط، ومن في حفظه بعض شيء وتكلم فيه بحفظه، لكنه يتحرّي في التخريج عنه ولا يخرج عنه إلا ما لا يقال إنه مما وهم فيه<sup>(١)</sup>.

ويقول المقدسي: إن شرط البخاري ومسلم أن يخرجا الحديث المتفق على ثقة نقلته إلى الصحابي المشهور، من غير اختلاف بين الثقات الأثبات، ويكون إسناده متصلة غير مقطوع، فإن كان للصحابي راوياً فصاعداً فحسن، وإن لم يكن له إلا راو واحد، إذا صح الطريق إلى ذلك الراوي أخرجاه. إلا أن مسلماً أخرج أحاديث أقوام ترك البخاري حديثهم لشبة وقعت في نفسه، أخرج مسلم أحاديثهم بإزالة الشبهة<sup>(٢)</sup>.

وقد اعتذر ابن الصلاح عن مسلم في إخراج بعض أحاديث الضعفاء والمتكلمين<sup>(٣)</sup>.

ولما أنكر عليه أبو زرعة إخراجه عن بعض المتكلمين: أجاب عنه مسلم: إنما قلت صحيح، وإنما أدخلت من حديث أسباط بن نصر، وقطن بن نسير، وأحمد بن عيسى المصري ما قد رواه الثقات عن شيوخهم إلا أنه رأيا وقع إلى عنهم بارتفاع

(١) شرح علل الترمذى: (٣٩٨/١)

(٢) شروط الأئمة الستة: (ص ١١-١٢)

(٣) مقدمة شرح مسلم: (٢٥/١)

ويبكون عندي من روایة من هو أوثق منهم بتنزول، فاقتصر على أولئك، وأصل  
الحادي معروف من روایة الثقات<sup>(١)</sup>.

ومهما قيل فصحيح مسلم أيضاً في جملته على درجة عالية من الصحة  
وكان رحمة الله دقينا في بيان الاختلافات في الفاظ الحديث، وعالماً بأنساب  
الرواية، فكثيراً ما يشير إلى صفة الراوي ونسبة، كما يدل ترتيب كتابه على أنه  
كان أيضاً فقيهاً ماهراً في الفقه.

---

(١) شروط الأئمة الخمسة للحازمي: (ص ٨٣)

## ١- أبوزرعة الرazi

(٢٠٠ - ٢٦٤ هـ)

هو: عبيد الله بن عبد الكريم بن يزيد بن فروخ القرشي مولاه الرazi<sup>(١)</sup>.  
 بدأ بالرحلة - كما قال الحاكم - وهو ابن ثلاث عشرة سنة، وخرج في رحلته  
 الثانية وغاب عن وطنه أربع عشرة سنة<sup>(٢)</sup>.  
 ويقول الذهبي: ارتحل إلى الحجاز، والشام، ومصر، والعراق، والجزيرة،  
 وخراسان، وكتب ما لا يوصف كثرة<sup>(٣)</sup>.  
 وأبوزرعة كان آية في الحفظ والمعرفة.  
 يقول الذهبي: كان من أفراد الدهر حفظاً، وذكاً، وديننا، وإخلاصاً،  
 وعلماً، وعملاً<sup>(٤)</sup>.

وقال أبويعلى الموصلي: ما سمعنا أحداً يذكر في الحفظ إلا كان اسمه أكثر  
 من رؤيته إلا أبو زرعة الرazi، فإن مشاهدته كانت أعظم من اسمه، وكان لا يري  
 أحداً من هو دونه في الحفظ أنه أعرف منه، وكان قد جمع حفظ الأبواب والشيخوخ

(١) تذكرة الحفاظ: (٥٥٧/٢)

(٢) سير أعلام النبلاء: (١٣/٧٧-٧٨)، وفي مقدمة المبرح والتعديل: ص ٣٤٠ «خرجت من  
 الري المرة الثانية سنة سبع وعشرين ومتين ورجعت سنة اثنين وثلاثين».

(٣) سير أعلام النبلاء: (١٣/٦٦)

(٤) تذكرة الحفاظ: (٥٥٧/٢)

والتفسير وغير ذلك<sup>(١)</sup>.

وقال يحيى بن مندة: قيل: أحفظ الأئمة أبوهريرة، ثم أبوزرعة الرازى<sup>(٢)</sup>، ومن الطرائف التي تذكر في حفظه ما روى عن عبدالله بن عدى: قال سمعت أبي عدى بن عبدالله: كنت بالري، وأنا غلام في البازارين، فلحل رجل بطلاق امرأته: أن أبي زرعة يحفظ مائة ألف حديث، فذهب قوم إلى أبي زرعة لسبب هذا الرجل، هل طلقت امرأته أم لا؟ فذهبت معهم، فذكر لأبي زرعة ما ذكر الرجل، فقال: ما حمله على ذلك؟ فقيل له: قد جرى الآن منه ذلك، فقال أبوزرعة: قل له يمسك امرأته، فإنها لم تطلق عليه أو كما قال<sup>(٣)</sup>.

وقد حظى أبوزرعة بحظ وافر من العلم والمعرفة في الرجال وعلل الأحاديث، وما ذكره ابن أبي حاتم يشهد ببراعته، وعظم معرفته.

وكان من لا يداهن في تبليغ الحق، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وكانت له جولات وصلوات في هذا المضمار من أهل الري، وقد أشار ابن أبي حاتم إلى هذه الناحية من حياته إشارة موجزة.

(١) شرح علل الترمذى: (٤٤٣/١).

(٢) نفس المصدر: (٤٤٣/١).

(٣) مقدمة الكامل: ص ٢١٣، وتاريخ بغداد: ٣٣٤/١ - ٣٣٥ و كان أبوزرعة لا يحب أن يشتهر بذلك: روى عنه ابن أبي حاتم قال: مررت يوماً بيروت فإذا شيخ مخصوص متكم على عصاء، فلما نظر إلى قال لرجل: ليس في الدنيا أحافظ من هذا، قال أبوزرعة ما يدرىه؟ عرف حفاظ الدنيا حتى يشهد لي بهذه الشهادة؟ غير أن الناس إذا سمعوا شيئاً قالوه (تقدمة الجرج والعديل: (ص ٣٣٣-٣٣٤).

وقد غضب أهل البدعة من الري على أبي زرعة فجعلوا يتكلمون فيه.  
يقول أبوحاتم: إذا رأيت الرازى وغيره يبغض أبا زرعة فاعلم أنه مبتدع<sup>(١)</sup>.  
وكتب التراجم خاصة بالثناء الجميل على أبي زرعة وحفظه وفهمه وفقهه  
وصدقه وإخلاصه.

وأغرب ما ينقل من قوة حفظه مارواه أبو جعفر التستري يقول: سمعت  
أبا زرعة يقول: ماسمع أذني شيئاً من العلم، إلا وعاه قلبي، وإن كنت لأمشي في  
سوق بغداد فأسمع من الغرف صوت المغنيات فأضع أصبعي في أذني مخافة أن  
يعيه قلبي<sup>(٢)</sup>.

ولكن الناحية التي يرع فيها أبوزرعة هي معرفة الرجال والحكم عليهم  
وهي التي تهمنا في هذا الموجز، وقد شهد بنبوغه غير واحد من الأئمة في هذا  
الفن.

يقول أبوحاتم: الذي كان يعرف صحيح الحديث وسقيمته، وعنه تميز ذلك،  
ويحسن علل الحديث: أحمد بن حنبل، علي بن المديني، ويحيى بن معين، وبعدهم  
أبوزرعة كان يحسن ذلك.

وقال أيضاً: (وذكر شيئاً من معرفة الرجال) ذهب الذي كان يحسن هذا-

---

(١) تاريخ بغداد (١٠/٣٢٩)، وتهذيب التهذيب (٧/٣٢)، والمذكور لفظ الخطيب في تاريخ  
بغداد وأما اللفظ في تهذيب التهذيب فهو "إذا رأيت الرازى ينتقص أبا زرعة فاعلم أنه مبتدع".

(٢) المصدر السابق (١٠/٣٣٢)، المصدر السابق (٧/٣٢)

يعني أبا زرعة - ما بقي بمصر ولا بالعراق أحد يحسن هذا<sup>(١)</sup>.

وقد خضع لنقده في الرجال ومعرفته بحديثهم كل من أبي بكر بن أبي شيبة فصح له في سبعين موضعًا فأكثر<sup>(٢)</sup>. ومحمد بن مسلم<sup>(٣)</sup> وأبي عمر الخوضي<sup>(٤)</sup>، وأحمد<sup>(٥)</sup>.

وقد ذكره ابن أبي حاتم ضمن العلماء الجهابذة النقاد من الطبقة الرابعة من أهل الري<sup>(٦)</sup> وابن عدي في مقدمة الكامل<sup>(٧)</sup>.

وحفظ آراءه في الرجال ابن أبي حاتم في كتابه الجرح والتعديل.

ويشني الذهبي على خبرته في معرفة الرجال ثناءً عاطراً بقوله: يعجبني كثيراً كلام أبي زرعة في الجرح والتعديل، يبينُ عليه الورع والمغبزة بخلاف رفيقه أبي حاتم فإنه جراح<sup>(٨)</sup>.

(١) شرح علل الترمذى (٢٤٣/١)

(٢) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٣٣٨)

(٣) نفس المصدر (ص ٣٣٧)

(٤) المصدر السابق (ص ٣٣٧-٣٣٦)

(٥) تاريخ بغداد (٣٢٦/١٠-٣٢٧)

(٦) تقدمة الجرح والتعديل (٣٢٨/١)

(٧) مقدمة الكامل (ص ٢١٢)

(٨) سير أعلام النبلاء (٨١/١٣)

ويذكره في كتابه "من يعتمد قوله..." في قسم المعتدلين من النقاد<sup>(١)</sup>.  
وله "كتاب الضعفاء والمتسروكين" من رواية عمرو بن سعيد البرذعي  
مخطوط في كورلي ويقع في ٧٦ ورقة<sup>(٢)</sup>.

---

(١) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٥٩)

(٢) وقد طبع بتحقيق الدكتور سعدي الهاشمي.

## ١١- أبو داود

(٢٧٥-٤٠٢ هـ)

هو: سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو بن عمران  
أبوداود السجستاني<sup>(١)</sup>.

أخذ في طلب العلم في مبكر حياته فلقي المشايخ وطاف البلاد.  
يقول ابن الجوزي: هو أحد من رحل وطوف وجمع وصنف عن العراقيين  
والخراسانيين، والشاميين، والبصريين<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن كثير: أحد أئمة الحديث الراحلين إلى الآفاق في طلبه<sup>(٣)</sup>.  
وقد حصل لأبي داود مكانة علمية مرموقة حتى قيل: ألين لأبي داود  
الحديث كما ألين لداود عليه السلام الخديد<sup>(٤)</sup>.

وكان الإمام أبو داود يعد من كبار النقاد. ذكره الذهبي في "ذكر من  
يعتمد قوله في الجرح والتعديل"<sup>(٥)</sup>، وكتاب سؤالات الآجري عن أبي داود يشهد  
ببراعته وحذاقته في هذا الفن، وكان موضع اهتمام العلماء في جرح الرواية

(١) تاريخ بغداد (٩٥/٥٥) وسير أعلام النبلاء (١٣/٢٠٣)

(٢) المنتظم (٥/٩٧)

(٣) البداية والنهاية (١١/٥٥)

(٤) طبقات الشافعية (٢/٢٩٣)، قاله أبو بكر الصاغاني، والحربي، وغيرهما.

(٥) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٧٩)، والسعادي في الإعلان بالتوبغ (ص ١٦٥)، ذكره ابن حبان ضمن الأئمة النقاد الكبار (المعروجين ١/٥٧).

وتعديلهم.

وأما منهجه وشروطه في كتابه السنن فقد بين هو بنفسه.

قال ابن الصلاح: رويتنا عنه أنه قال: ذكرت فيه الصحيح وما يشبهه، وبقاربه، وقال أيضاً: ما كان في كتابي من حديث فيه وهن شديد فقد بيته، ومالم أذكر فيه شيئاً فهو صالح، وبعضاً منها أصح من بعض<sup>(١)</sup>.

وقال الحافظ أبو الفضل ابن طاهر (ت ٧٥) في شروط الأئمة: كتاب أبي داود فمن بعده ينقسم على ثلاثة أقسام:  
الأول: الصحيح المخرج في الصحيحين.

الثاني: صحيح على شرطهم، وشرط أبي داود والنسائي كما حكى أبو عبدالله بن منده إخراج أحاديث أقوام لم يجمع على تركهم إذا صح الحديث باتصال الإسناد من غير قطع ولا إرسال، ويكون هذا القسم من الصحيح.

الثالث: أحاديث أخرجوها من غير قطع بصحتها وقد أبانوا علتها بما يفهمه أهل المعرفة<sup>(٢)</sup>.

وقد يفهم بعض العلماء من قول أبي داود: إنه إذا سكت عن الحديث فهو صالح للاحتجاج عند غيره أيضاً. وهذا الفهم ليس بسليم فإن أبي داود تجاوز عن بعض الأحاديث ولم يتكلم عليها نظراً لوجود وهن غير شديد. فليس كل حديث سكت عنه أبو داود من قبيل الحسن وإن ادعى ذلك هو، فإنه بالغ في تقدير كتابه

(١) مقدمة ابن الصلاح (ص ١٨)

(٢) شروط الأئمة الستة (ص ١٣-١٤) باختصار.

حيث قال في رسالته إلى أهل مكة: ولا أعلم شيئاً بعد القرآن ألزم للناس أن يتعلموه من هذا الكتاب ولا يعز رجلاً أن لا يكتب من العلم شيئاً بعد ما يكتب هذا الكتاب.

وقد أخرج أحاديث جماعة من الضعفاء في الاحتجاج بها ولم يتكلم عليها مثل ابن لهيعة، صالح مولى التوأم، عبدالله بن محمد بن عقيل، وموسى بن وردان، وسلمة بن الفضل، ولهم بن صالح وغيرهم.

وقال أيضاً في نفس الرسالة "ليس في كتاب السنن الذي صنفته عن رجل متزور الحديث شيء" "والعبارة التي نقلها المنذري، وابن الصلاح، وغيرهما: أن المخاطب ابن مندة حكى عن أبي داود أنه قال: ما ذكرت في كتابي هذا حديثاً اجتمع الناس على تركه، وهذه أدق في التعبير من العبارة الأولى فإنه يوجد بعض المتروكين في كتابه مثل الحارث بن وجية، وصدقة الدقيقي، وعثمان بن واقد العمري، ومحمد ابن عبد الرحمن البيلمانى، وأبي جناب الكلبي، وسلامان بن أرقم، وابن أبي فروة، وغيرهم، كما نص على ذلك المخاطب<sup>(١)</sup>.

فلا ينبغي للناقد أن يتحجج بكل حديث سكت عنه أبو داود، بل عليه أن يبحث عن المتابعات والشواهد ثم يحكم عليه وفق اجتهاده.

وأما سبب ذكره الأحاديث الضعيفة في كتابه فهو- كما قال ابن مندة وغيره أنه يخرج الحديث الضعيف إذا لم يجد في الباب غيره لأنه عنده أقوى من رأي الرجال.

---

(١) انظر: النكت على ابن الصلاح (٤٣٨/٨ - ٤٤٤).

## ١٢-أبوحاتم الرازى

(٢٧٧-١٩٥هـ)

هو: محمد بن إدريس بن المنذر بن داود بن مهران الغطفاني الخنظلي أبوحاتم الرازى<sup>(١)</sup>.

بدأ يطلب العلم في باكورة حياته فكان أول سماعه وكتابته للحديث سنة تسع ومائتين وهو ابن أربع عشرة سنة<sup>(٢)</sup>.

وبدأ رحلته العلمية في طلب الحديث وهو في سن العشرين<sup>(٣)</sup>، ويقي في الرحلة سبع سنين. يقول: أول سنة خرجت في طلب الحديث أقمت سبع سنين، أحصيت مامشيتي على قدمي زباده على ألف فرسخ، لم أزل أحصي حتى لما زاد على ألف فرسخ تركته<sup>(٤)</sup>.

وذكر ابنه أسماء الأماكن التي طاف بها أبوحاتم في ترجمته.  
يقول الذهبي: كان من بحور العلم، طواف البلاد، وبرع في المتن والإسناد  
وجمع وصنف، وجرح وعدل وصحح وعلل<sup>(٥)</sup>.

(١) طبقات الشافعية (٢٠٧/٢) وسير أعلام النبلاء (٢٤٧/١٣)

(٢) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٣٦٦)

(٣) تقدمة الجرح والتعديل ص ٣٦٠، يقول الذهبي: رحل وهو أمرد (تذكرة الحفاظ: ٢١/٥٦٧)

(٤) تقدمة الجرح والتعديل (ص ٣٥٩)

(٥) سير أعلام النبلاء (٢٤٧/١٣)

وكان أبوحاتم إليه المتنهى في الحفظ، وأحوال الرجال، ومعرفة علل الحديث  
وكان (رحمه الله) بمجرد النظر إلى الأحاديث يحكم عليها، وقد ساق ابنه عدة  
أمثلة لذلك<sup>(١)</sup>. وكان يقول:

"نَحْنُ رَزَقْنَا عِلْمًا، لَا يَتَهَيَا لَنَا أَنْ نُخْبِرَكُ، كَيْفَ عَلِمْنَا بِأَنَّ هَذَا الْحَدِيثَ كَذَبٌ، وَهَذَا حَدِيثٌ مُنْكَرٌ، إِلَّا يَا نَعْرَفُهُ" (٤٢).

وكان أبو زرعة، وأبو حاتم صديقين، يعرف كل واحد فضل صاحبه.

يقول أبو حاتم: جرى بيبي وبين أبي زرعة يوماً تمييز الحديث ومعرفته، فجعل يذكر أحاديث ويذكر عللها، وكذلك كنت أذكر أحاديث خطأ، وعللها، وخطأ الشيخ، فقال لي يا أبو حاتم، قل من يفهم هذا، ما أعز هذا، إذا رفعت هذا من واحد واثنين، فما أقل من تجد من يحسن هذا، وربما أشك في شيء، أو يتخلجنـي شيء في حديث، فإلى أن ألتقي معك لا أجد من يشفينـي منه<sup>(٢)</sup>.

قال ابن أبي حاتم: كان سيد عمله معرفة الحديث وناقلة الآثار فكان في عمره يقتبس منه ذلك<sup>(٤)</sup>.

وقد دون ابنه آراءه في الرجال في كتابه "الجراح والتعديل".

ويعتبر أبوحاتم من النقاد في الطبقة الأولى.

(١) تقدمة المحرر والتعديل (ص ٣٤٩، ٣٥٠، ٣٥١، ٣٥٢).

(٢) نفس المصدر (ص ٣٥١)

(٣٥٦) تقدمة المحرر والتعديل (ص)

(٤) نفس المصدر (ص ٣٦٨)

ذكر الذهبي أنه من النقاد الذين تكلموا في أكثر الرواية<sup>(١)</sup>. إلا أنه كان من المتشددين<sup>(٢)</sup>.

ويصفه في سير أعلام النبلاء في ترجمة أبي زرعة فيقول: يعجبني كثيراً كلام أبي زرعة في الجرح والتعديل ... بخلاف رفيقه أبي حاتم فإنه جراح<sup>(٣)</sup>.

ويقول في ترجمته: إذا وثق أبوحاتم رجلاً فتمسك بقوله فإنه لا يوثق إلا رجلاً صحيح الحديث، وإذا لين رجلاً أو قال فيه لا يحتاج به فتوقف حتى ترى ما قال فيه غيره، فإن وثقه أحد فلاتبين على تحرير أبي حاتم، فإنه متعنت في الرجال، قد قال في طائفة من رجال الصحاح ليس بحجة، ليس بقوى، أو نحو ذلك<sup>(٤)</sup>.

وقد نبه الحافظ ابن حجر كثيراً في هدي الساري على هذه الناحية<sup>(٥)</sup>.

يقول في ترجمة محمد بن أبي عدي البصري: وأبوحاتم عنده عنت<sup>(٦)</sup>.

ومع هذا العنت والتشديد فآراؤه في الرجال موضع عناية العلماء رحمة الله تعالى.

(١) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٥٨)

(٢) المصدر السابق (ص ١٥٩)

(٣) سير أعلام النبلاء (٨١ / ١٣)

(٤) المصدر السابق (٢٦٠ / ١٣)

(٥) هدي الساري (ص ٤٦٢، ٤٦٣)

(٦) نفس المصدر (ص ٤٤١)

## ١٢-الفسوبي

( . . ٢٧٧ هـ )

هو: يعقوب بن سفيان بن جوان<sup>(١)</sup> أبو يوسف بن أبي معاوية الفارسي الفسوبي، ولد بنساء، وطلب العلم في صباء، وواصل رحلاته العلمية.

يقول الذهبي: ارتحل إلى الأنصار ولحق الكبار<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن كثير: قد رحل في طلب الحديث إلى البلدان النائية، وتغرب عن وطنه نحو ثلاثين سنة<sup>(٣)</sup>.

وقال الحاكم: أما سماعه، ورحلته، وأفراد حديثه، فأكثر من أن يمكن ذكرها<sup>(٤)</sup>.

وقد ذكر الفسوبي في تاريخه بعض الأماكن التي زارها، فيقول مثلاً: إنه حج سنة ١٩٣ هـ ومر بالكوفة<sup>(٥)</sup> وخرج من مكة إلى مصر في محرم سنة ٢١٧ هـ<sup>(٦)</sup>. وخرج إلى الشام<sup>(٧)</sup> وذهب إلى فلسطين سنة ٢٩٢ هـ وتوجه إلى

(١) المجرى والتعديل (٤/٢٠٨)، وذكرة الحفاظ: (٢٠٨/٤)، وتهذيب التهذيب (١١/٢٨٥)، وفي البداية والنهاية (١١/٥٩) "بن حران".

(٢) سير أعلام النبلاء (١٣/١٨٠).

(٣) البداية والنهاية (١١/٥٩).

(٤) تهذيب التهذيب (١١/٢٨٦).

(٥) المعرفة والتاريخ (١١/١٨٣).

(٦) نفس المصدر (١١/٢٠١-٢٠٢).

البصرة والكوفة ومكة . ٢٣٠ هـ ثم رجع إلى فارس <sup>(١)</sup>.

وقد حصل على حظ وافر من العلم، والمعرفة في الحديث والرجال. يقول أبووزرعة: قدم علينا من نبلا، العراق: يعقوب بن سفيان، يعجز أهل العراق أن يروا مثله <sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن أبي حاتم: قال أبي: ما فاتك من المشايخ فاجمل بينك وبينهم  
يعقوب بن سفيان فإنك لا تجد مثله <sup>(٣)</sup>.

ويقول ابن العماد: هو أحد أركان الحديث <sup>(٤)</sup>.

وسفيان الفسوи أيضاً من الأئمة الذين رموا بالتشييع.

يقول ابن الأثير: كان يتسيع <sup>(٥)</sup>.

ويقول ابن كثير: قال الحاكم أبو عبد الله: هو إمام أهل الحديث بفارس ...  
قد نسبه بعضهم إلى التشييع <sup>(٦)</sup>.

ذكره الذهبي أن يعقوب بن الليث صاحب خراسان قدم إلى فارس فأخير أن

(١) نفس المصدر (٢٠١/١)

(٢) نفس المصدر (٢١٣، ٢١١، ٢٠٤/١)

(٣) تذكرة المفاظ (٥٨٣/٢)

(٤) تهذيب التهذيب (٣٨٧/١١)

(٥) أشذرات الذهب (١٧١/٢)

(٦) الكامل (٤٤٠/٧)

(٧) البداية والنهاية (٦٠/١١)

يعقوب الفسوسي يتكلم في عثمان بن عفان، فأمر بإحضاره فقال له وزيره: أيها الأمير إنه لا يتكلّم في شيخنا عثمان بن عفان السجني، إنما يتكلّم في عثمان بن عفان الصحابي، فقال: دعوه مالي ولأصحاب النبي ﷺ إنما حسبته يتكلّم في شيخنا عثمان بن عفان السجني<sup>(١)</sup>.

وقال ابن كثير: قلت: وما أظن هذا صحيحاً عن يعقوب بن سفيان فإنه إمام محدث كبير القدر<sup>(٢)</sup>.

وقال الذهبي: هذه حكاية منقطعة، فالله أعلم، و ما علمت يعقوب الفسوسي إلا سلفياً، وقد صنف كتاباً صغيراً في السنة<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضاً: وقيل كان يتكلّم في عثمان رضي الله عنه، ولم يصح<sup>(٤)</sup>. وعلى كل يمكن ميله إلى التشيع كثثير من الأعلام، أما الكلام في عثمان بن عفان والحقيقة فيه فهذا لم يعهد منه، ومن يطالع كتابه التاريخ يجد أنه يترضى على عثمان كفيراً من الصحابة، وفي مشيخته أحاديث تتعلق فضائل الشيوخين<sup>(٥)</sup> مع العلم بأن ابن حبان وصفه بأنه كان صليباً في السنة<sup>(٦)</sup>.

(١) انظر سير أعلام النبلاء (١٨٢/١٢)، (١٨٣، ١٨٢/١٣).

(٢) البداية والنهاية (٦٠/١١).

(٣) سير أعلام النبلاء (١٨٣/١٣).

(٤) تذكرة الحفاظ (٥٨٣/٢).

(٥) ميزان الاعتدال (١٣٠/١).

(٦) تهذيب التهذيب (٣٨٦/١١).

وكان الفسوسي من أئمة المجرح والتعديل، وقد اشتهر عنه أنه كتب عن ألف شيخ وكسر وكلهم ثقات<sup>(١)</sup>.

وكان يحيى في التاريخ ينتخب منه كما ذكره أبوذرعة الدمشقي<sup>(٢)</sup>.

وذكره الذهبي في "من يعتمد قوله في المجرح والتعديل".

روصده الحافظ ابن حجر بالتعنت في زيد بن وهب فقال: تكلم فيه يعقوب ابن سفيان بعنت<sup>(٣)</sup>.

وقال الذهبي في ترجمة زيد بن وهب: من أجلة التابعين وثقاتهم متفق على الاحتجاج به، إلا ما كان من يعقوب الفسوسي، فإنه قال في تاريخه: في حديثه خلل كثير، ولم يصب الفسوسي.

ثم إنه ساق (أي الفسوسي) من روایته قول عمر: «يا حذيفة، بالله أنا من المنافقين!» قال: وهذا محال! أخاف أن يكون كذباً. قال: وما يستدل به على ضعف حديثه روایته عن حذيفة: إن خرج الدجال تبعه من كان يحب عثمان.

ومن خلل روایته قوله: حدثنا - والله - أبوذر بالرينة، قال: كنت مع النبي ﷺ فاستقبلنا أحد (الحديث).

قال الذهبي: فهذا الذي استنكره الفسوسي من حديثه ما سبق إليه، ولو فتحنا

(١) سير أعلام النبلاء (١٨١/١٣) والبداية والنهاية (٥٩/١١)، وقد عقب الذهبي عليه فقال: ليس في مشيخته إلا نحو من ثلاثة عشر شيخاً فين الباقي؟ ثم في المذكورين جماعة قد ضعفوا.

(٢) تهذيب التهذيب (٣٨٧/١١)

(٣) هدي الساري (ص ٤٦٢)

هذه الوساوس علينا لرددنا كثيراً من السنن الثابتة بالوهم الفاسد<sup>(١)</sup>.  
وهذا يدل على نوع من الشدة والتعنت عند الفسوي فرحم الله من عدل  
وأنصف. وطبع كتابه "المعرفة والتاريخ" بتحقيق الدكتور أكرم العمري.

---

(١) ميزان الاعتدال (٢/٧٠)

## ٤ - الترمذى

### (٢٧٩ - ٢٠٩ هـ)

هو: أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة بن موسى بن الضحاك<sup>(١)</sup>  
السلمي البوغى الترمذى الضرير.  
قيل إنه ولد أكمه<sup>(٢)</sup>، وبدأ في طلب الحديث، وطاف البلاد وسمع خلقاً من  
المخراسانيين والعراقيين والهزاريين<sup>(٣)</sup>. ولازم محمد بن إسماعيل البخاري وتخرج  
عليه.

وكان الترمذى يضرب به المثل في الحفظ حتى إنه استطاع أن يعيد على  
شيخه أربعين حديثاً من غرائب أحاديثه في المجلس الذي سمع منه. من غير أن  
يخطيء في حرف<sup>(٤)</sup>.

قد شهد ببراعة أستاذة البخاري فقال: ما انتفعت بك أكثر مما انتفعت

(١) هكذا أورد نسبه ابن خلkan: ٢٧٨/٤، وذكر المخاطب أيضاً مثله، وقال بعد الضحاك:  
وقيل ابن السكن (تهذيب التهذيب ٣٨٧/٩)، وذكر ابن كثير اختلافاً كثيراً (البداية والنهاية:  
٦٦/١١) وسير أعلام النبلاء (٧٠/١٣)

(٢) ابن كثير في البداية والنهاية: (٦٦/١١)، إن صع هذا فرد عليه بصره، فكان مبصرًا ثم  
عمى في آخر عمره كما ذكره عمر بن علوك تذكرة الحفاظ (٦٣٤/٢)، قال ابن كثير: يظهر من  
حال الترمذى أنه طرأ عليه العمى بعد مارحل وسمع وكتب وذكر وناظر وصنف (البداية والنهاية  
٦٧/١١)

(٣) تهذيب التهذيب (٣٨٧/٩)

(٤) تذكرة الحفاظ (٦٣٥/٢)

ب) (١)

ويقول الإدرسي: أحد الأئمة الذين يقتدي بهم في علم الحديث، صنف الجامع والتاريخ والعلل تصنيف رجل متقن كان يضرب به المثل في الحفظ<sup>(٢)</sup>.  
ومن كتبه المعروفة: الجامع، والعلل.

وذكر الإدرسي: أن له كتاباً في الجرح والتعديل<sup>(٣)</sup>.

وذكر السلمي: كتاب التاريخ له<sup>(٤)</sup> وسبقه ابن النديم<sup>(٥)</sup>، ويرى أحمد شاكر أن العلل الذي ذكره ابن النديم غير العلل الذي في آخر الجامع<sup>(٦)</sup>.

ويقول الحافظ ابن حجر: له كتاب الزهد لم يقع لنا، وكتاب الأسماء والكنى<sup>(٧)</sup>.

وقد حاز جامعه ثقة العلماء والمحدثين، لما يشمل من المزايا والفوائد الكثيرة في الحديث وعلومه.

يقول طاش كبرى زاده: كتابه الصحيح أحسن الكتب، وأكثراها فائدة

(١) تهذيب التهذيب (٣٨٩/٩)

(٢) نفس المصدر (٣٨٨/٩)

(٣) البداية والنهاية (١١/٦٧)، وذكره ابن النديم (ص ٣٢٧)

(٤) البداية والنهاية (١١/٦٧)

(٥) الفهرست (ص ٣٢٥)

(٦) مقدمته على الجامع للترمذى (ص ٩٠)

(٧) تهذيب التهذيب (٣٨٩/٩)

وأحسنها ترتيباً، وأقلها تكراراً، وفيه ماليس في غيره من ذكر المذاهب ووجوه الاستدلال وتبيين أنواع الحديث من: الصحيح، والحسن، والغريب، وفيه جرح وتعديل. وفي آخره كتاب العلل وقد جمع فيه فوائد حسنة لا يخفى قدرها على من وقف عليها<sup>(١)</sup>.

يقول الترمذى: صنفت هذا الكتاب فعرضته على علماء الحجاز والعراق وخراسان فرضوا به، ومن كان في بيته هذا الكتاب فكأنما في بيته نبى يتكلم<sup>(٢)</sup>.

وكان العمدة عند الترمذى في الكلام على الرجال: التاریخ الكبير للبغاري وما سمع منه.

يقول: وما كان فيه من ذكر العلل في الأحاديث والرجال والتاريخ استخرجته من كتاب التاريخ، وأكثر ذلك ما ناظرت به محمد بن إسماعيل، ومنه ما ناظرت به عبدالله بن عبدالرحمن (يعنى الدارمى) وأبا زرعة، وأكثر ذلك عن محمد وأقل شيء فيه عن عبدالله، وأبا زرعة<sup>(٣)</sup>.

حدث ابن رجب عن مصادره في المجرح والتعديل فقال:  
"أما التواریخ والعلل والأسماء، ونحو ذلك، فقد ذكر أن أكثر كلامه فيه استخرجه من كتاب تاريخ البخاري وهو كتاب جليل لم يسبق إلى مثله رحمه الله

(١) مفتاح السعادة (٢١١/٢)

(٢) تذكرة الحفاظ (٦٣٤/٢) البداية والنهاية (٦٧/١١)

(٣) العلل مع شرح ابن رجب (٣٠/١)

ورضي الله عنه وهو جامع لذلك كله.<sup>(١)</sup>

ويقول ابن العربي في مقدمة عارضة الأحوذى: "وليس فيهم مثل كتاب أبي عيسى؛ حلاوة مقطع، ونفاسة منزع، وعدوية مشروع، وفيه أربعة عشر علماً، فوائد صنفت، وذلك أقرب إلى العمل، وأسند وصح وأسلم، وعدد الطرق، وجراح وعدل، وأسمى وأكنى، ووصل وقطع، وأوضح المعمول به والمتروك، وبين اختلاف العلماء في الرد والقبول لآثاره وذكر اختلافهم في تأويله. وكل علم من هذه العلوم أصل في بابه وفرد في نصايه".<sup>(٢)</sup>

والترمذى قد أودع في كتابه أربعة أنواع من الحديث.

يقول ابن طاهر: كتابه وحده على أربعة أقسام:

(١) قسم صحيح مقطوع به وهو ما وافق فيه البخاري ومسلماً.

(٢) قسم على شرط الثلاثة دونهما.

(٣) قسم أخرجه لضديته وأبان عن علته، ولم يغفله.

(٤) قسم رابع أبيان هو عنه فقال: ما أخرجت في كتاب إلحادياً قد عمل به بعض الفقهاء.

وهذا شرط واسع، فبان على هذا الأصل، كل حديث احتاج به محتاج، أو عمل بوجبه عامل أخرجه سواه، صح طريقه أم لم يصح. وقد أزاح عن نفسه الكلام

---

(١) شرح علل الترمذى (٣٣/١)

(٢) عارضة الأحوذى (٦-٥/١)

فإنه شفي في تصنيفه، وتكلم على كل حديث بما يقتضيه<sup>(١)</sup>.

ويقول أبونصر عبد الرحيم بن عبد الحق اليوسفي: الجامع على أربعة أقسام: قسم مقطوع بصحته، وقسم على شرط أبي داود والنسائي كما بينا، وقسم أخرجه وأياب عن علته، وقسم رابع أياب عنده فقال: ما أخرجت في كتابي هذا، إلا حديثاً قد عمل به بعض الفقهاء<sup>(٢)</sup>.

وعرف الإمام الترمذى بالتساهل فى تصحیح الأحادیث، وذكره الذهبی فى كتابه "من يعتمد قوله في الجرح والتعديل" فقال: وقسم في مقابل هؤلاء، كأبي عيسى الترمذى وأبي عبدالله الحاكم والبیهقی متتساهلون<sup>(٣)</sup>.

وقد سبق ذكر الأمثلة لتساهل الترمذى.

ويقول ابن رجب: واعلم أن الترمذى رحمه الله خرج في كتابه الحديث الصحيح والحديث الحسن، وهو مائزلا عن درجة الصحيح، وكان فيه بعض ضعف. والحديث الغريب كما سيأتي، والغرائب التي خرجها فيها بعض المناكير ولاسيما في كتاب الفضائل، ولكنه بين ذلك ولا يسكن عنه ولا أعلم له خرج عن متهم

(١) شروط الأئمة الستة (ص ١٥-١٦)

(٢) تذكرة الحفاظ (٢/٦٣٤)، وفي علل الترمذى فجميع مافي هذا الكتاب من الحديث معمول به، وقد أخذ به بعض أهل العلم ماخلاً حديثين. حديث ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم جمع بين الظهر والعصر بالمدينة والمغرب والعشاء من غير خوف وسلام، وفي رواية: ولا سفر، وحديث النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: إذا شرب الماء فاجلدوه فإن عاد في الرابعة فاقتلوه.

(٣) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٥٩)

بالكذب متفق على اتهامه حديثاً بإسناد منفرد، إلا أنه قد يخرج حديثاً مختلفاً في إسناده وفي بعض طرقه متهم وعلى هذا الوجه خرج حديث محمد بن سعيد المصلوب، ومحمد بن السائب الكلبي، نعم قد يخرج عن سياق الحفظ وعمن غلب على حديثه الوهم وبين ذلك غالباً، ولا يسكن عنه، وقد شاركه أبو داود في التخريج عن كثير من هذه الطبقة مع السكوت على حديثهم كإسحاق ابن أبي فروة، وغيره<sup>(١)</sup>.

ويلاحظ أيضاً أن نسخ الترمذى تختلف اختلافاً كبيراً في الحكم على الأحاديث.

يقول ابن الصلاح: تختلف النسخ من كتاب الترمذى في قوله "هذا حديث حسن" و "هذا حديث حسن صحيح" ونحو ذلك فينبغي أن تصح أصلك به بجماعة أصول وتعتمد على ما اتفقت عليه، ونص الدارقطنى في سننه على كثير من ذلك<sup>(٢)</sup>.

(١) شرح علل الترمذى (١٣٩٥-٣٩٨) / ١١

(٢) مقدمة ابن الصلاح (ص ١٨)

## ١٥ - ابن خراش ( . . ٢٨٣ هـ )

هو: أبو محمد عبد الرحمن بن يوسف بن سعيد بن خراش المروزي البغدادي<sup>(١)</sup>.

كان من المحدثين المعروفين بالحفظ، والرحلة الواسعة.

يقول الخطيب: كان أحد الرحاليين في الحديث إلى الأمصار بالعراق والشام ومصر وخراسان<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن الجوزي: كان أحد الرحاليين في الحديث إلى الأمصار ومن يوصف بالحفظ والمعference<sup>(٣)</sup>.

وابن خراش قد تحمل الكثير في سبيل الطلب.

قال بكر بن محمد بن حمدان المروزي: سمعت ابن خراش يقول: شربت بولي في هذا الشأن - يعني الحديث - خمس مرات<sup>(٤)</sup>.

(١) تذكرة الحفاظ (٦٨٤/٢) وسير أعلام النبلاء (٥٠٨/١٣)

(٢) تاريخ بغداد (٢٨٠/١٠)

(٣) المنظم (١٦٤/٤)

(٤) تاريخ بغداد (٢٨٠/١٠) والمنتظم (١٦٤/٥) وتذكرة الحفاظ (٦٨٤/٢)، وشذرات الذهب (١٨٤/٢)، والبداية والنهاية (٧٤/١١)، وقد اعتذر عن الخطيب قائلاً: أحسبه فعل ذلك في السفر اضطراراً عند عدم الماء، والله أعلم (تاريخ بغداد ٢٨٠/١٠) ويقول ابن الجوزي "يشير إلى اضطراره في السفر (المنتظم ١٦٤/٥)

وقد بني حجرة في بغداد ليحدث بها فلم يتمتع بها، ومات حين فرغ منها.  
وكانت وفاته خمس خلون من شهر رمضان سنة ثلاث وثمانين ومائتين<sup>(١)</sup>.  
وقد أثنى علي ابن خراش لحفظه ومعرفته في حقل الرجال غير واحد من  
المحدثين.

يقول أبونعيم بن عدي: مارأيت أحداً أحفظ من ابن خراش<sup>(٢)</sup>.

ويقول الذهبي: الحافظ البارع الناقد<sup>(٣)</sup>.

قد نقم عليه التشيع والرفض.

قال ابن عقدة (وهو شيعي) كان ابن خراش عندنا إذا كتب شيئاً من باب  
التشيع يقول: هذا لا ينفق إلا عندي وعننك<sup>(٤)</sup>.

ويقول عبдан: حمل ابن خراش إلى بندار كان عندنا جزعين صنفهما في  
مطالب الشيفين فأجازه بألفي درهم، بني له بها حجرة في بغداد ليحدث فيها فمات  
إذ فرغ منها<sup>(٥)</sup>.

(١) تاريخ بغداد ١٠١/٢٨١، وقال أيضاً إنه توفي بطرطوس سنة أربع وتسعين، والأول هو المختار.

(٢) تذكرة الحفاظ ٢/٦٨٤-٦٨٥، وسير أعلام النبلاء (٥.٩/١٣).

(٣) تذكرة الحفاظ ٢/٦٨٤، وسير أعلام النبلاء (٥.٨/١٣).

(٤) سير أعلام النبلاء (٥.٩/١٣)، وتذكرة الحفاظ (٦٨٥/٢).

(٥) تذكرة الحفاظ (٦٨٥/٢)، وسير أعلام النبلاء (٥.٩/١٣).

قال ابن كثير: كان ينبذ بشيء من التشيع فالله أعلم<sup>(١)</sup>.

وقال أبوزرعة: خرج ابن خراش مثالب الشيختين وكان رافضاً<sup>(٢)</sup>، وقال ابن الجوزي: إلا أنه ينبذ بالرفض<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن عدي: قد ذكر بشيء من التشيع وأرجو أنه لا يعتمد الكذب<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن عدي: سمعت عبدان يقول: قلت لابن خراش حديث ماتركنا صدقه؟ قال: باطل، اتهم مالك بن أوس بالكذب ثم قال عبدان.

وقد روي مراسيل وصلها ومواقيف رفعها<sup>(٥)</sup>.

قال الذهبي: هذا معثُر مخدول، كان علمه وبالاً وسعيه ضلالاً، نعوذ بالله من الشقاء<sup>(٦)</sup>.

وقال في تذكرة الحفاظ: جهله الرافضة لم يدروا الحديث، ولا السيرة، ولا كيف ثم فأنت أيها الحافظ البارع الذي شربت بولك إن صدقت في الترحال، فما عذرك عند الله مع خبرتك بالأمور، فأنت زنديق معاند للحق فلارضي الله

(١) البداية والنهاية (٧٤/١١)

(٢) تاريخ بغداد (٢٨١/١٠)

(٣) التنظيم (١٦٤/٥)

(٤) سير أعلام النبلاء (٥٠٩/١٣)، وتذكرة الحفاظ (٦٨٥/٢)

(٥) تذكرة الحفاظ (٦٨٥/٢). وسير أعلام النبلاء (٥١٠/١٣) ماعدا كلمة (بالكذب)

(٦) سير أعلام النبلاء (٥١٠/١٣)

عنك، مات ابن خراش إلى غير رحمة الله سنة ثلاثة وثمانين ومائتين<sup>(١)</sup>.

ومع هذه البدعة المنكرة كان ابن خراش من النقاد المتكلمين في الرجال، وقد شهد بمعرفته هذا الفن غير واحد من المحدثين؛ فالذهبي نفسه يصفه بقوله: الحافظ البارع الناقد.

ويقول ابن المنادي: كان من المعدودين المذكورين بالحفظ والفهم بالحديث والرجال<sup>(٢)</sup>.

وذكره الذهبي فيما يعتمد قوله في المجرى والتعديل.

ويقول الحافظ ابن حجر: ويلتحق به (أي بالاختلاف في الاعتقاد) عبد الرحمن بن خراش المحدث الحافظ، فإنه من غلاة الشيعة، بل نسب إلى الرفض، وسيأتي في جرحه لأهل الشام للعداوة البينة في الاعتقاد<sup>(٣)</sup>.

ويقول ناصر الدين:

لابن خراش حالة رذيلة  
ذا رافضي جرحه فضيله<sup>(٤)</sup>.

فعليه اعتقاده، ولنا ما تكلم في الرجال من جرح وتعديل إذا لم يكن فيه تعصب.

(١) تذكرة الحفاظ (٦٨٥/٢)

(٢) تاريخ بغداد (٢٨١/١٠)

(٣) لسان الميزان (١٦/١)، وذكر السخاوي أيضاً في فتح المغيث: (٣٢٩/٢)

(٤) شذرات الذهب: (١٨٤/٢)

## أشهر النقاد في القرن الرابع حسب ترتيب الوفيات

- |                    |                 |
|--------------------|-----------------|
| (١) النسائي        | (٢١٥ - ٣٠٣ هـ)  |
| (٢) الساجي         | (٢٠٧ - .. . هـ) |
| (٣) ابن خزيمة      | (٢٢٣ - ٣١١ هـ)  |
| (٤) العقيلي        | (٣٢٢ - .. . هـ) |
| (٥) ابن أبي حاتم   | (٢٤٠ - ٣٢٧ هـ)  |
| (٦) ابن عقدة       | (٢٤٩ - ٣٣٣ هـ)  |
| (٧) ابن عدي        | (٢٧٧ - ٣٦٥ هـ)  |
| (٨) أبوأحمد الحاكم | (٣٧٨ - .. . هـ) |
| (٩) ابن شاهين      | (٢٩٧ - ٣٨٥ هـ)  |
| (١٠) الدارقطني     | (٣٠٦ - ٣٨٥ هـ)  |
| (١١) الأذدي        | (.. . - ٣٩٤ هـ) |

## ١- النسائي

(٢١٥ - ٣٠٣ هـ)

هو: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن بحر بن دينار الخراساني القاضي صاحب السنن، ولد سنة خمس عشرة وستين <sup>(١)</sup>.

طلب العلم في صباحه وبدأ رحلته العلمية وهو ابن خمس عشرة سنة <sup>(٢)</sup> وواصل في رحلاته حتى طاف خراسان، والمحجاز، ومصر، والعراق، والجزيرة، والشام، والشغور <sup>(٣)</sup> واستوطن مصر بزقاق القناديل <sup>(٤)</sup>.

وكان للنسائي علم غزير ومعرفة واسعة في الحديث، والرجال.

يقول الدارقطني: كان أفقه مشايخ مصر في عصره، وأعلمهم بالحديث والرجال <sup>(٥)</sup>.

ويقول أبوالحسين بن المظفر: سمعت مشايخنا بمصر يعترفون له بالتقدم والإمامية، ويصفونه من اجتهاده في العبادة بالليل والنهار، ومواظبه على الحج

(١) تذكرة الحفاظ: ٦٩٨/٢، وقال ابن كثير: أحمد بن علي بن شعيب بن علي (١٢٢/١١) وكذا في وفيات الأعيان: (٧٧/١).

(٢) تذكرة الحفاظ: ٦٩٨/٢، وطبقات الشافعية: ١٥/٣، ويقول ابن الجوزي: كان أول رحلته إلى نيسابور المنتظم: (١٣١/٥).

(٣) سير أعلام النبلاء: (١٢٧/١٤).

(٤) تذكرة الحفاظ: (٦٩٨/٢).

(٥) سير أعلام النبلاء (١٣٣/١٤)، والبداية والنهاية: ١٢٤/١١.

والجهاد<sup>(١)</sup>.

ويقول الطحاوي: إمام من أئمة المسلمين<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن السبكي: سمعت شيخنا أبي عبدالله الذهبي الحافظ: وسألته أيهما أحفظ، مسلم بن الحجاج صاحب الصحيح، أو النسائي؟ فقال: النسائي، ثم ذكرت ذلك للشيخ الإمام الوالد تعمده الله برحمته فوافق عليه<sup>(٣)</sup>.

قال الذهبي: ولم يكن أحد في رأس الثلاثمائة أحفظ من النسائي وهو أخذق بالحديث، وعلمه ورجاله من مسلم، ومن أبي داود، ومن أبي عيسى، وهو جار في مضمار البخاري، وأبي زرعة، إلا أن فيه قليل تشيع، وانحراف عن خصوم الإمام علي، كمعاوية وعمر، والله يسامحه<sup>(٤)</sup>.

توفي سنة ثلث وثلاثمائة.

قال ابن يونس في تاريخه خرج من مصر في شهر ذي القعدة سنة اثنين وثلاثمائة وتوفي بفلسطين لثلاث عشرة خلت من صفر سنة ثلث وثلاثمائة<sup>(٥)</sup>. وذكر الدارقطني أنه امتحن في الرملة، فضربوه في الجامع فقال: أخرجوني

(١) البداية والنهاية: ١٢٣/١١، وتهذيب التهذيب: ٣٧/٣٨-٣٧، ونحوه طبقات الشافعية:

(٦/٣)

(٢) مقدمة الكامل: (ص ٢٢٢)

(٣) طبقات الشافعية: (٣/٦)

(٤) سير أعلام النبلاء: (١٣٣/١٤)، وتهذيب التهذيب: (١/٣٩)

(٥) تذكرة المفاتيح: (٢/٠٠٧)

إلى مكة، فأخرجهوه هو عليل فتوفي بمكة<sup>(١)</sup>.

وقال هو وغيره إنه امتحن بدمشق فتوفي في مكة<sup>(٢)</sup>.

والنسائي كان من كبار أئمة الجرح والتعديل.

يقول ابن الصلاح: النسائي إمام حجة في الجرح والتعديل<sup>(٣)</sup>.

وذكره الذهبي في «من يعتمد قوله في الجرح والتعديل»<sup>(٤)</sup>

والنسائي له عدة كتب في هذا الميدان، منها: كتاب الضعفاء والمتروكين، وقد طبع منه رواية ابن رشيق في الهند سنة ١٣٢٣هـ بأكرا، و١٣٢٥هـ باليه آباد. وبعد النسائي من التشدد في الجرح.

قال ابن طاهر: سألت سعد بن علي الزنجاني عن رجل، فوثقه، فقلت: قد ضعفه النسائي، فقال يابني: إن لأبي عبد الرحمن شرطا في الرجال أشد من شرط البخاري ومسلم<sup>(٥)</sup>.

(١) البداية والنهاية: (١١/١٢٤).

(٢) وفيات الأعيان: ١/٧٧، والبداية والنهاية: ١١/١٢٤، تذكرة الحفاظ: ٢/٠٠٧. وقال الحاكم: حل إلى الرملة وتوفي بمكة (معرفة علوم الحديث: ص ٨٣).

(٣) مقدمة ابن الصلاح (ص ٤٤).

(٤) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل. (ص ١٨٥).

(٥) سير أعلام النبلاء: (١٤/١٣١)، وتذكرة الحفاظ: ٢/٠٠٧، والبداية والنهاية: ١١/١٢٢، وشروط الأئمة الستة لابن طاهر المقدسي: (ص ٢١).

يقول الذهبي: صدق فإنه لين جماعة من صحبحي البخاري ومسلم<sup>(١)</sup>.

بل وتجنب النسائي أيضا إخراج حديث جماعة من رجال الصحيحين وقد وصفه ابن حجر بالتعنت في عدة تراجم في مقدمة فتح الباري<sup>(٢)</sup>.

ويقول الذهبي في ترجمة الحارث الأعور: والنسائي مع تعنته في الرجال فقد احتاج به وقوى أمره<sup>(٣)</sup>.

وقيل أيضا : إنه اشترط أن يخرج عن كل من لم يجمع على تركه<sup>(٤)</sup>.

قال الحافظ: المراد من الإجماع، إجماع خاص وهو إجماع المتشدد والمتوسط من طبقة واحدة<sup>(٥)</sup>.

فإن كل طبقة من نقاد الرجال لا يخلو من متشدد ومتوسط، فمن الأولى شعبية، والشوري، وشعبة أشدهما، ومن الثانية يحيى القطان وابن مهدي، ويحيى أشدهما، ومن الثالثة ابن معين وأحمد، وابن معين أشدهما، ومن الرابعة أبوحاتم والبخاري، وأبوحاتم أشدهما<sup>(٦)</sup>.

مثلا إذا وثقه ابن معين وضعفهقطان فإنه لا يترك لما عرف من تشديد

(١) سير أعلام النبلاء: (١٤/١٣١)

(٢) هدي الساري: (ص ٣٨٧)

(٣) ميزان الاعتدال: (١/٤٣٧)

(٤) فتح المفيض: (١/٨٣)

(٥) المصدر السابق، ومقدمة السيوطى في شرح النسائي: (١١/٤)

(٦) المصدر السابق:

يعين القطان ومن هو مثله في النقد.  
وبالجملة فكتاب السنن للنسائي أصح من كتب السنن الأخرى.  
قال ابن رشيد: إنه أبدع الكتب المصنفة في السنن تصنيفا، وأحسنها  
توصيفا، وهو جامع بين طرفي البخاري ومسلم مع حظ كثير من بيان العلل<sup>(١)</sup>.

---

(١) فتح المغيث: (٨٢/١)

## ٢ - الساجي

( . . . ٣٠٧ هـ )

هو: زكريا بن يحيى بن عبد الرحمن بن عدي بن عبد الرحمن<sup>(١)</sup> بن أبيض بن الديلم بن باسل بن ضبة الضبي البصري الساجي<sup>(٢)</sup>. طلب العلم ورحل إلى الكوفة ومصر والمحجاز<sup>(٣)</sup>. كان من كبار أئمة الحديث والنقد.

يقول الذهبي: الإمام الحافظ محدث البصرة<sup>(٤)</sup>.

وقال أيضاً: أحد الآثيارات<sup>(٥)</sup>.

وقال ابن السبكي: كان من الأئمة الثقات<sup>(٦)</sup>.

وذكره الذهبي في كتابه «ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل»<sup>(٧)</sup>.

يقول ابن أبي حاتم: ثقة يعرف الحديث والفقه، وله مؤلفات حسان في

(١) طبقات الشافعية: (٢٩٩/٣)

(٢) تذكرة الحفاظ: (٧٠٩/٢)

(٣) طبقات الشافعية: (٢٩٩/٣)

(٤) تذكرة الحفاظ: (٧٠٩/٢)

(٥) ميزان الاعتدال: (٧٩/٢)

(٦) الطبقات: (٢٩٩/٣)

(٧) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (ص ١٨٩)، والإعلان بالتوقيع: (ص ١٩٨)

الرجال واختلاف العلماء، وأحكام القرآن<sup>(١)</sup>.

الساجي له كتاب الضعفاء، كما ذكره ابن خير في فهرسته<sup>(٢)</sup>، وهو لا يزال في حيز المفقود، وكان هذا الكتاب موضع عنابة عند كل من ألف في الضعفاء مثل الأزدي وغيره.

يقول الحافظ في ترجمة كل من إسماعيل بن إبراهيم، والجعد بن إبراهيم: إن الأزدي تبع الساجي في تضعيفهم<sup>(٣)</sup>.

وله كتاب آخر في علل الحديث<sup>(٤)</sup>.

يشهد ببراءته في هذا الفن وتمكنه فيه، جماعة من العلماء.

قال الذهبي: أحد الأثبات ما علمت فيه جرحاً أصلاً<sup>(٥)</sup>.

وقال الحافظ ابن حجر: لا يفتر أحد يقول ابن القطان، قد جازف بهذه المقالة وما ضعف ذكرها الساجي هذا أحد قط<sup>(٦)</sup>.

وهو قوله: وثقة قوم وضعفه آخرون، وهو كلام مبهم؛ فإن ابن القطان لم يبين من هم الذين ضعفوه، ومن الممكن أنه اشتبه على ابن القطان غيره من يقال

(١) الجرح والتعديل: (٦٠١/٣).

(٢) الفهرست لابن خير: ص ٢١١، وذكر الحافظ في هدي الساري: (ص ٣٩٥)

(٣) هدي الساري: (ص ٣٩٠، ٣٩٥)

(٤) تاريخ بغداد: ١/٣٤٠، وطبقات الشافعية: (٣٠٠/٢)، ولسان الميزان: (٤٨٨/٢)

(٥) ميزان الاعتلال: (٧٩/٢)

(٦) ولسان الميزان: (٤٨٨/٢)

له ذكر يا<sup>(١)</sup>.

والساجي كان متعنتا في تضعيف الرجال فقد كان يتكلم عليهم بأشياء  
بسطة جدا.

قال في إبراهيم بن المنذر: بلغني أن أحمد كان يتكلم فيه ويذمه وكان قد  
أدى ابن أبي داود قاصدا المدينة، عنده مناكسير.

قال الخطيب: أما المناكسير فقلما توجد في حديثه إلا أن يكون عن  
المجهولين، ومع هذا فإن يحيى بن معين وغيره من الحفاظ كانوا يرضونه  
ويوثقونه<sup>(٢)</sup>.

وقد صرخ الحافظ في عدة مواضع من هدي الساري أن الساجي تكلم في  
جماعة بلا مستند<sup>(٣)</sup> ومنهم رجال البخاري وغيره.  
توفي رحمه الله سنة سبع وثلاثمائة وقد قارب التسعين<sup>(٤)</sup>.

---

(١) التنكيل: (٢٥٦/١)

(٢) تهذيب التهذيب: (١٦٧/١)

(٣) هدي الساري: انظر ترجمة الجعد بن عبد الرحمن، ضعفه لأنه لم يرو عنه مالك: ج ٣٩٥  
واسعيل بن إبراهيم بن عقبة ص ٤٦١، وجعفر بن إيسا ص ٤٦١، وحميد بن الأسود بن أبي  
الأسود ص ٤٦١، وسعيد بن أبي هلال ص ٤٦٢، والقاسم بن مالك ص ٤٦٣، غير هؤلاء كثيرون.

(٤) تذكرة الحفاظ: (٧١٠/٢)

### ٣-ابن خزيمة

(٢٢٣ - ٣١١ هـ)

هو: محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر<sup>(١)</sup>. ولد بنيسابور، وطلب الحديث في حداة سنه<sup>(٢)</sup> وعزم على الرحلة. يقول: استأذنت أبي في الخروج إلى قتيبة، فقال: اقرأ القرآن أولاً، حتى آذن لك، فاستظهرت القرآن، فقال لي: امكث حتى تصلي بالختمة، ففعلت، فلما عدنا آذن لي فخرجت إلى مرو وسمعت بمن الروذ من محمد بن هشام فنعي إلينا قتيبة<sup>(٣)</sup>.

وقد واصل رحلاته العلمية «وطاف البلاد، ورحل إلى الآفاق»<sup>(٤)</sup>، وذهب إلى الري، وبغداد، والبصرة، والكوفة، والشام، والجزيره، ومصر، وواسط<sup>(٥)</sup>. وأبن خزيمة قد حظي بحفظ وافر يقول: ما كتبت سواداً في بياض إلا وأنا أعرفه<sup>(٦)</sup>.

(١) سير أعلام النبلاء: (١٤/٢٦٥).

(٢) طبقات الشافعية: (٣/١١٠).

(٣) تذكرة الحفاظ: (٢/٧٢٢).

(٤) البداية والنهاية: (١١/١٤٩).

(٥) طبقات الشافعية: (٣/١١٠).

(٦) تذكرة الحفاظ: (٢/٧٢٣).

واستطاع ابن خزيمة أن يحوز إعجاب العلماء، وثقتهم.  
يقول المزني: إذا جاء الحديث فهو يناظر، لأنه أعلم بالحديث مني، ثم  
أتكلم أنا<sup>(١)</sup>.

يقول الريبع بن سليمان: استفدى من ابن خزيمة أكثر مما استفاد منا<sup>(٢)</sup>.  
سئل عنه ابن أبي حاتم فقال: وبحكم هو يسأل عنا ولا نسأل عنه، هو  
إمام يقتدي به<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن حبان: ما رأيت على أديم الأرض من يحسن صناعة السنن  
ويحفظ الصلاح بآلفاظها ويقوم بزيادة كل لفظة تزداد في الخبر عن ثقة حتى كان  
السنن كلها نصب عينيه إلا محمد بن إسحاق بن خزيمة -رحمه الله عليه-  
فقط<sup>(٤)</sup>.

وكان ابن خزيمة من الأئمة المجتهدين، حكى أبو إسحاق الشيرازي أنه قال:  
ما قلدت أحداً منذ بلغت ستة عشر سنة<sup>(٥)</sup> وكان يعتقد: ليس لأحد مع رسول الله  
عليه<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> قول إذا صح الخبر<sup>(٦)</sup>.

(١) طبقات الشافعية: (١١٣/٣)

(٢) نفس المصدر: (١١٢/٣)

(٣) تذكرة الحفاظ: (٧٢٩/٢)

(٤) المجرورين: (٩٣/١)

(٥) البداية والنهاية: (١٤٩/١١)

(٦) تذكرة الحفاظ: (٧٢٨/٢)

ويقول الحاكم في معرفة علوم الحديث: فضائل ابن خزيمة مجموعة عندي في أوراق كثيرة، ومصنفاته تزيد على مائة وأربعين كتاباً سوى المسائل، والمسائل المصنفة أكثر من مائة جزء، وله «فقه حديث بربرة» في ثلاثة أجزاء.

ويصفه السبكي بالمجتهد المطلق والبحر العجاج، والخبر الذي لا يخابر في الحجي، ولا يناظر في الحجاج، جمع أشتات العلوم، وارتفع مقداره فتقاصرت عنه طوال النجوم، وأقام بمدينة نيسابور إمامها حيث الضراجم مزدحمة، وفرد لها الذي رفع العلم بين الأفراد علمه، والوفود تفد على ريعه لا يتتجنبه منهم إلا الأشقي، والفتاوی تحمل عنه براً وبحراً، وتشق الأرض شقاً، وعلومه تسير، فتهدي في كل سواد مدحمة، وتقضى على ما تأتم الهداة به، وكيف لا، وهو إمام الأئمة<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن كثير: يلقب بإمام الأئمة، كان بحراً من بحور العلم، فكتب الكثير وصنف وجامع، وكتابه الصحيح من أنفع الكتب وأجلها، وهو من المجتهدين في دين الإسلام<sup>(٢)</sup>.

يقول الذهبي: وعني في حداشه بالحديث والفقه حتى صار يضرب به المثل في سعة العلم والإتقان<sup>(٣)</sup>.

ويقول أيضاً: وجود وصنف واشتهر اسمه وانتهت إليه الإمامة والحفظ في

(١) طبقات الشافعية: (١٣٠/٢)

(٢) البداية والنهاية: (١٤٩/١١)

(٣) سير أعلام النبلاء: (٣٦٥/١٤)

عصره<sup>(١)</sup>.

### ابن خزيمة وكتابه الصحيح:

يعد كتابه الصحيح من الكتب الأساسية في الحديث الصحيح.

ويرى ابن الصلاح أنه يكفي لصحة الحديث كونه في صحيح ابن خزيمة.

حيث يقول: «ويكفي مجرد كونه موجوداً في كتب من اشترط منهم الصحيح فيما جمعه كتاب ابن خزيمة»<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن كثير: وكتب أخرى التزم أصحابها صحتها كابن خزيمة، وابن حبان البستي، وهذا خير من المستدرك بكثير، وألطف أسانيد ومتوناً<sup>(٣)</sup>.

وقد فضل كثير من العلماء صحيح ابن خزيمة على المستدرك للحاكم والصحيح لابن حبان.

يقول ابن النحو في البدر المنير: ولعل غالب صحيح ابن حبان منتزع من صحيح شيخه إمام الأئمة محمد بن خزيمة<sup>(٤)</sup>.

ويقول السيوطي: صحيح ابن خزيمة أعلى مرتبة من صحيح ابن حبان، لشدة تحريره حتى أنه يتوقف في التصحيف لأدنى كلام في الإسناد، فيقول: إن

(١) تذكرة الحفاظ: (٧٢١/٢)

(٢) مقدمة ابن الصلاح: ص ٢٨، وقد خالقه التوسي (تقريب التقريب مع التدريب ١٠٥/١)

(٣) اختصار علوم الحديث: (ص ٢٧)

(٤) البدر المنير: (٤٣٠/١)

صح الخبر، أو إن ثبت كذا، ونحو ذلك<sup>(١)</sup>.

وابن خزيمة من أئمة المجرح والتعديل، ذكره الذهبي في «من يعتمد قوله في المجرح والتعديل»<sup>(٢)</sup>، والسحاوي ضمن الأئمة النقاد<sup>(٣)</sup>.

يقول الذهبي: وقد كان هذا الإمام جهيدا بصيرا بالرجال، روى عنه أبو يكر محمد بن جعفر شيخ الحاكم: لست أحتاج بشهر بن حوشب، ولا بحريز بن عثمان لمذهبة، ولا بعبدالله بن عمر، ولا ببقية، ولا بقاتل بن حيان، ولا بأشعث بن سوار، ولا بعلي بن جدعان لسوء حفظه، ولا بعاصم بن عبد الله، ولا بابن عقيل، ولا بيزيد بن أبي زياد، ولا بمجالد، ولا بحجاج بن أرطاة ... ثم سمي خلقا دون هؤلاء في العدالة، فإن المذكورين احتاج بهم غير واحد<sup>(٤)</sup>.

وبيندو من هذا أنه لم يلتزم طريق الاعتدال في نقد الرجال كما هو حال تلميذه ابن حبان.

وتوفي الإمام ابن خزيمة سنة إحدى عشرة وثلاثمائة، وله تسع وثمانون سنة، رحمه الله رحمة واسعة.

(١) تدريب الراوي: (١٠٩/١)

(٢) من يعتمد قوله في المجرح والتعديل: رقم (٤٠٢)

(٣) الإعلان بالتوبخ: (ص ١٦٥)

(٤) سير أعلام النبلاء: (٣٧٣/١٤)، وعبدالله بن عمر هو ابن حنص العمري، وهو ضعيف.

## ٤- العقيلي

( . . . - ٣٢٢ هـ)

هو: أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد<sup>(١)</sup>، العقيلي المكي، كان من المحدثين الكبار، الذين اشتهروا بجودة الحفظ، وسعة المعرفة، وكان مقينا بالحرمين<sup>(٢)</sup>. وصفه الذهبي فقال: «الإمام الحافظ».

وقال أبو الحسنقطان: ثقة جليل، عالم بالحديث، مقدم بالحفظ<sup>(٣)</sup>.

وقال مسلمة بن القاسم: كان العقيلي جليل القدر، عظيم الخطر، ما رأيت مثله، وكان كثير التصانيف، من أتاه من المحدثين قال: أقرأ من كتابك، ولا يخرج أصله، فتكلمنا في ذلك، وقلنا: إما أن يكون من أحفظ الناس، وإما أن يكون من أكذب الناس، فاجتمعنا عليه، فلما أتيت بالزيادة والنقص، فطن لذلك، فأخذ مني الكتاب، وأخذ القلم فأصلحها من حفظه. فانصرفنا من عنده، وطابت أنفسنا، وعلمنا أنه من أحفظ الناس<sup>(٤)</sup>.

والعقيلي كان من أئمة الجرح والتعديل.

(١) تذكرة الحفاظ: ٨٣٣/٣، والعقد الثمين: (٢٤٤/٢)

(٢) تذكرة الحفاظ: (٨٣٣/٣)

(٣) شذرات الذهب: (٣٩٦/٢)

(٤) تذكرة الحفاظ: (٨٣٣/٣ - ٨٣٤)

ذكره الذهبي في رسالته «من يعتمد قوله في الجرح والتعديل<sup>(١)</sup>». وله كتاب «الضعفاء».

يقول الذهبي: له مصنف مفيد في معرفة الضعفاء<sup>(٢)</sup>. والعقيلي عرف بالتشديد في الجرح، فيذكر في كتابه كل من تكلم فيه، من غير فرق في الكلام، من جهة ضبطه أو عدالته، وجرح جماعة من الحفاظ، فذكرهم في الضعفاء، وذلك بسبب إجابتهم في محنـة خلق القرآن أو اتهامهم بالبدع.

ولذا لم يرض العلماء المنصفون كلام العقيلي في الأئمة، وانتقدـه الذهبي في عدة مواضع، فقال في ترجمة علي بن المديني: ذكره العقيلي في الضعفاء، فيليس ما صنع، ويقول: أما لك عقل يا عقيلي! أتدرى فيما تتكلـم؟ وإنما تعـنـاك في ذكر هذا النمط لنـذـبـ عنـهـمـ، ولـتزـيفـ ماـ قـبـلـ فـيـهـمـ، وكـأـنـكـ لـاتـدـرـيـ أنـ كـلـ وـاحـدـ منـ هـؤـلـاءـ، أـوـثـقـ مـنـكـ بـطـبـقـاتـ، بلـ أـوـثـقـ مـنـ ثـقـاتـ كـثـيرـينـ لـمـ تـورـدـهـمـ فـيـ كـتـابـكـ، فـهـذـاـ مـاـ لـاـ يـرـتـابـ فـيـهـ مـحـدـثـ، وـأـنـاـ أـشـتـهـيـ أـنـ تـعـرـفـنـيـ مـنـ هـوـ الثـقـةـ الشـبـتـ الـذـيـ ماـ غـلـطـ، وـلـاـ انـفـرـدـ مـاـ لـاـ يـتـابـعـ عـلـيـهـ، بلـ الثـقـةـ الـخـافـظـ إـذـاـ انـفـرـدـ بـأـحـادـيـثـ كـانـ أـرـفـعـ لـهـ وـأـكـمـلـ لـرـتـبـتـهـ، وـأـدـلـ عـلـىـ اـعـتـنـائـهـ بـعـلـمـ الـأـثـرـ، وـضـبـطـهـ دـوـنـ أـقـرـانـهـ لـأـشـيـاءـ مـاـ عـرـفـوـهـاـ، اللـهـمـ إـلـاـ إـنـ تـبـيـنـ غـلـطـهـ وـوـهـمـهـ<sup>(٣)</sup>.

(١) من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: (رقم .٤٥)

(٢) ميزان الاعتدال: (٢/١)

(٣) ميزان الاعتدال: (١٤١-١٤٠، ١٣٨/٣)

وذكر الحافظ ابن حجر في هدي الساري بعض الرجال الذين ذكرهم العقيلي في الضعفاء، لأسباب بسيطة، مثل زهير بن سعد قال: أورده العقيلي في الضعفاء، بسبب حديث واحد خولف فيه، وعبيد الله بن عبد المجيد أخرجه العقيلي في الضعفاء، وأورد له حديثاً تفرد به ليس بننكر، ويوسف بن إسحاق.  
قال العقيلي لما ذكره في الضعفاء: يخالف في حديثه. قلت: وهذا جرح  
مردود<sup>(١)</sup>.

واتهمه في بعض التراجم بأن العقيلي تكلم بلا حجة<sup>(٢)</sup>. كما وصفه بالتعنت في الكلام على بعض الرجال فقال: ذكره العقيلي بأمر فيه عنت<sup>(٣)</sup>.  
وإذا عرفنا هذا فيجب التثبت فيما شدده العقيلي على الثقات بموازنة  
أقوال الآخرين فيهم قبل الحكم عليهم.

---

(١) هدي الساري: (ص ٤٤٥، ٤٢٣، ٣٨٩)

(٢) نفس المصدر (ص ٤٦٤)

(٣) المصدر السابق (٤٦١)

## ٥- ابن أبي حاتم

(٢٤٣٧-٢٤٩هـ)

هو: أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس بن المنذر بن داود ابن مهران التميمي الحنظلي الرازي<sup>(١)</sup>.

طلب العلم في صباه وقرأ القرآن بإرشاد أبيه على فضل بن شاذان الرازي<sup>(٢)</sup>.

ثم توجه إلى طلب الحديث في رفقة أبيه وحج معه سنة خمس وخمسين ومائتين<sup>(٣)</sup>. ورحل إلى الحجاز والشام ومصر والعراق والجبال والجزيره<sup>(٤)</sup> وقال: كنا بمصر سبعة أشهر لم نأكل فيها مرقة، نهارنا ندور على الشيوخ، وبالليل ننسخ ونقابل، فأتينا يوماً أنا ورفيق لي شيئاً، فقالوا: هو علييل، فرأيت سمكة أعجبتنا فاشتريناها فلما صرنا إلى البيت حضر وقت مجلس بعض الشيوخ فمضينا فلم تزل السمكة ثلاثة أيام وكاد أن ينضي فأكلناه نيا لم تتفرغ نشويه.

(١) سير أعلام النبلاء (٢٦٣/١٣)

(٢) طبقات الشافعية: (٣٢٥/٣)

(٣) تقدمة الجرح والتعديل ص ٣٦١، وفي تذكرة الحفاظ نقلأ عنه: رحل بي أبيه سنة خمس وخمسين، وما احتلمت بعد، فلما بلغنا ذا المليفة احتلمت، فسر أبيه حيث أدركت حجة الإسلام (تذكرة الحفاظ: ٨٣٠/٣)

(٤) طبقات الشافعية (٣٢٤/٣)

ثم قال: لا يستطيع العلم براحة الجسد<sup>(١)</sup>.

هكذا استطاع ابن أبي حاتم أن يجمع مالم يجمعه غيره.

يقول الخليلي: أخذ علم أبيه وأبي زرعة وكان بحراً في العلوم، ومعرفة الرجال، والحديث الصحيح من السقيم، صنف في الفقه واختلاف الصحابة والتابعين وعلماء الأمصار، وكان زاهداً يعد من الأبدال<sup>(٢)</sup>.

وقال يحيى بن منده: صنف ابن أبي حاتم "المسندي" في ألف جزء، و"كتاب الزهد"، و"كتاب الكنى"، و"الفوائد الكبير"، و"فوائد الرازيين" و"كتاب تقدمة الجرح والتعديل" وأشياء<sup>(٣)</sup>.

ولاشك أن ابن أبي حاتم كان من كبار علماء النقد في رجال الحديث، وشمل كتابه الجرح والتعديل آراء كبار النقاد.

يقول في مقدمته: وقصدنا بحكايتنا الجرح والتعديل في كتابنا هنا إلى العارفين به العالمين له متأخراً بعد متقدم إلى أن انتهت بنا الحكاية إلى أبي وأبي زرعة رحمهما الله ولم نحك عن قوم قد تكلموا في ذلك لقلة معرفتهم به، ونسينا كل حكاية إلى حاكيها والجواب إلى صاحبه، ونظرنا في اختلاف أقوال الأئمة في المسؤولين عنهم فحدفنا تناقض قول كل واحد منهم وألحقنا بكل مسؤول عنه مالاق به وأشبهه من جوابهم. على أنا قد ذكرنا أسامي كثيرة مهملاً من الجرح والتعديل

(١) تذكرة الحفاظ (٨٣٠/٣)

(٢) الإرشاد في طبقات علماء الأمصار: ١٣٣ بـ ١٣٤ / ألف، وتذكرة الحفاظ (٨٣٠/٣)

(٣) طبقات الشافعية (٣٢٥/٣)

كتبناها ليشتمل الكتاب على كل من روى عنه العلم رجاءً وجود الجرح والتعديل فيهم، فنحن ملحوظها بهم من بعد إن شاء الله تعالى وخرجنا الأسمى كلها على حروف المعجم وتأليفها، وخرجنا ما كثر منها في الحرف الواحد على المعجم أيضاً في أسماء آبائهم ليسهل على الطالب إصابة ما يريد منها ويتجه لموضع الحاجة إليها إن شاء الله تعالى<sup>(١)</sup>.

والكتاب اعتمد فيه أساساً على كتاب البخاري حتى قال أبو أحمد الحاكم: كتب بالري، وهو يقرءون على ابن أبي حاتم كتاب الجرح والتعديل، فقلت: لابن عبدويه الوراق: هذه ضحكة أراكم تقرءون كتاب التاريخ للبخاري على شيخكم على الوجه وقد نسبتموه إلى أبي زرعة، وأبي حاتم، فقال: يا أبو أحمد إن أبي زرعة، وأبا حاتم لما حمل إليهما تاريخ البخاري قالا: هذا علم لا يستغني عنه، ولا يحسن بنا أن نذكره عن غيرنا، فأقعدها عبدالرحمن يسألهما عن رجل بعد رجل وزادا فيه ونقضا<sup>(٢)</sup>.

وكتاب الجرح والتعديل لا يزال مرجعاً حافلاً لجميع الدارسين.

يقول المزي في خطبة كتابه تهذيب الكمال: واعلم أن ما كان في هذا الكتاب من أقوال أئمة الجرح والتعديل، ونحو ذلك، فعماته منقول من كتاب "الجرح والتعديل"، وكتاب "الكامل"، وكتاب "تاريخ بغداد".

ويقول الذهبي: كتابه في الجرح والتعديل يقضي له بالرتبة النيفة في

(١) الجرح والتعديل (٣٨/٢)

(٢) تذكرة الحفاظ (٩٧٨/٣)

المحظى<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن كثير: هو صاحب كتاب الجرح والتعديل، وهو من أجل الكتب المصنفة في هذا الشأن<sup>(٢)</sup>.

وبالجملة فإن كتابه هذا يعتبر خلاصة جهود العلماء السابقين العارفين بهذا الفن، حتى إن الذهبي في كتابه الميزان حينما يقول: فلان مجهول، ولم يعز إلى أحد، فهو من قول أبي حاتم (منقولاً من هذا الكتاب)<sup>(٣)</sup>.

---

(١) تذكرة الحفاظ (٨٣٠/٣)

(٢) البداية والنهاية (١٦١/١١)

(٣) ميزان الاعتدال (٦/١)

## ٦- ابن عقدة (٢٤٩-٣٣٣هـ)

هو الحافظ أبوالعباس أحمد بن محمد بن سعيد بن عبد الرحمن بن إبراهيم ابن زياد بن عبد الله بن عجلان الكوفي.

لم يرحل في طلب الحديث إلا قليلاً<sup>(١)</sup> وابن عقدة وإن كان أحد الحفاظ المتقنين إلا أنه اختلف في أمره لعدة أمور:

قال ابن عدي: صاحب معرفة، وحفظ، وتقدير في الصنعة رأيت مشايخ بغداد. يسيئون الثناء عليه.

وقال أيضاً: ولم أجده بدا من ذكره لأنني شرطت في أول كتابي هذا أن أذكر كل من تكلم فيه متكلماً ولا أبيالي، ولو لا ذاك لم أذكره للذى كان فيه من الفضل والمعرفة<sup>(٢)</sup>.

وقال الذهبي: ضعفه غير واحد وقواه آخرون.

والكلام الذي وجَّه إلى هذا الإمام أنه كان شيعياً ورافضاً ويضع الحديث.

قال أبوبيكر بن أبي غالب: ابن عقدة لا يتدرين بالحديث، لأنَّه كان يحمل شيئاً بالكوفة على الكذب، يسوِّي لهم نسخة، ويأمرهم أن يرووها. كيف يتدرين

(١) تذكرة الحفاظ (٨٣٩/٣)

(٢) الكامل: (٢٠٩/١)

بالمحدث، ويعلم أن هذه التسخن هو دفعها إليهم ثم يرويها عنهم<sup>(١)</sup>.  
وذكر الخطيب في تاريخه حكايات مضحكة من هذا النوع عن ابن عقدة.  
وقد دافع الذهبي عنه تهمة الوضع فقال: ماعلمت ابن عقدة اتهم بوضع  
متن حديث، أما الأسانيد فلا أدرى<sup>(٢)</sup>.  
واستبعد الحافظ وضع الإسناد أيضاً وقال: ولا أظنه كان يضع الإسناد إلا  
الذي حكاه ابن عديّ وهي الوجادات التي أشار إليها الدارقطني<sup>(٣)</sup>.  
فالحق أنه مع ميله الشديد إلى التشيع وإيجاد الحيل في رواية الوجادات  
لم يكن كذلك.

يقول الذهبي: ثم إن ابن عدي والخطيب لم يسوقا له شيئاً منكراً.  
وذكر ابن عديّ في ترجمة العطاردي: أن ابن عقدة سمع منه ولم يحدث عنه  
لضعفه عنده<sup>(٤)</sup>.

ووصفه بقوله: أحد أعلام الحديث، ونادرة الزمان، وصاحب التصانيف على  
ضعف فيه<sup>(٥)</sup>. وجمع الأبواب، والتراتب، والمشيخة، وانتشر حديثه وبعد صيته،

(١) تاريخ بغداد (٢١/٥) وذكرة الحفاظ (٨٤١/٣)، والميزان (١٢٨/١)

(٢) ذكرة الحفاظ (٨٤١/٢)

(٣) لسان الميزان (٢٦٥/١)

(٤) سيرأعلام النبلاء (٣٥٤/١٥)

(٥) المصدر نفسه (٣٤١/١٥)

وكتب عمن دب ودرج من الكبار والصفار والمجاهيل، وجمع الفت إلى السمين والخرز إلى الدر الشمين<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: قد رمي ابن عقدة بالتشيع، ولكن روايته لهذا ونحوه يدل على عدم غلوه في تشيعه، ومن بلغ في الحفظ والآثار مبلغ ابن عقدة ثم يكون في قلبه غل للسابقين الأولين، فهو معاند أو زنديق<sup>(٢)</sup>.

وقال في تذكرة الحفاظ: كتب العالي والنازل والحق والباطل، حتى عن أصحابه، وكان إليه المتنهى في قبوة الحفظ، وكثرة الحديث؛ وصنف وألف في الأبواب والتراجم، ورحلته قليلة، ولهذا كان يأخذ عن الذين يرحلون إليه، ولو صان نفسه، وجود لضررت إليه أكباد الإبل، ولضرب بإمامته المثل، لكنه جمع فأوى وخلط الفت بالسمين والخرز بالدر الشمين، ومقت لتشيعه<sup>(٣)</sup>.

أما قيمة جرحة فيرى الخطيب أن حكايته الجرح عن الأئمة لا يقبل فقال في ترجمة محمد بن الحسين أبي الطيب اللخمي - (بعد ما حكى عن ابن عقدة قول الحضرمي في ابن حسين بن حميد - (هذا كذاب ابن كذاب)): في الجرح بما يحكى أبو العباس بن سعيد نظر، حدثني علي بن محمد بن نصر، قال: سمعت حمزة السهمي يقول: سألت أبي بكر بن عبدان، عن ابن عقدة إذا حكى حكاية عن غيره

---

(١) المصدر نفسه (٣٤٢/١٥)

(٢) نفس المصدر (٣٤٣/١٥) (٣٤٤-٣٤٣/١٥)

(٣) تذكرة الحفاظ (٨٣٩/٣)

من الشيوخ في الجرح هل يقبل قوله أم لا؟ قال: لا يقبل<sup>(١)</sup>.  
هذا، ويلاحظ أيضاً أن ابن عقدة كان شيعياً فلابؤخذ بحشه على أهل  
السنة.

يقول السخاوي (بعد ما ذكر الجوزجاني وابن خراش): وكذا كان ابن عقدة  
شيعياً فلا يستغرب منه أن يتعرض لأهل الرفض<sup>(٢)</sup>.

## ٧- ابن عدي

(٢٧٧-٣٦٥هـ)

هو: عبدالله بن عدي بن عبدالله بن محمد بن مبارك الجرجاني، كان يعرف  
في بلده بابنقطان وعرف لدى المحدثين بابن عدي أبوأحمد.  
بدأ بالسماع في بلده سنة ٢٩٠هـ وبدأ رحلته إلى الآفاق في ٢٩٧هـ،  
وورد الشام ومصر في هذه الرحلة<sup>(٣)</sup>.  
قال الذهبي: سمع بالحرمين، ومصر، والشام، والعراق، وخراسان، والجبال،  
وطال عمره وعلا إسناده<sup>(٤)</sup>.

(١) تاريخ بغداد (٢٣٧/٢)

(٢) فتح المغثث (٣٢٩/٣)

(٣) طبقات الشافعية (٣١٥/٣)

(٤) سير أعلام النبلاء (١٥٤/١٦)

اشتهر ابن عدي بين المحدثين كمعالم متضلع بأحوال الرجال، وعمل الأحاديث وطرقها، وهو يعد من كبار أئمة الجرح والتعديل.  
قال الذهبي: كان لا يعرف العربية مع عجمة فيه، أما في العلل والرجال  
فحافظ لا يجاري<sup>(١)</sup>.

وعده من المعتدلين المنصفين كالبخاري<sup>(٢)</sup>.  
وقد اختار ابن عدي طريق المسابرة والتتبع لأحاديث الرجل المتتكلم فيه فهو  
يصدر حكمه على الرجل بعد تتبع أحاديثه، وهذا ما جعل حكمه على الرجال  
متصفاً بالاتزان والإنصاف.

وفي كتابه الكامل انتهجه هذا النهج للنقد، والحكم على الرجال  
وأحاديثهم. وقد أثنى أئمة الحديث على كتابه ثناءً عاطراً كما كان كتابه موضع  
عناية علماء الجرح والتعديل.

قال السهمي: سألت أبي الحسن الدارقطني أن يصنف كتاباً في ضعفاء  
المحدثين فقال: أليس عندك كتاب ابن عدي؟ قلت: نعم. قال: فيه كفاية، لا يزيد  
عليه<sup>(٣)</sup>.

وقال الذهبي: ولأنني أحمد بن عدي كتاب "الكامل"، هو أكمل الكتب

(١) طبقات الشافعية (٣١٦/٣)

(٢) ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٥٩)، والإعلان بالتقييم (ص ١٦٨).

(٣) تاريخ جرجان ص ٢٤٦، وطبقات الشافعية (٣١٦/٣)

وأجلها في ذلك<sup>(١)</sup>.

ويقول أيضاً: هو كتاب حافل في الفن.

ويقول أيضاً: هو حافل في الفن<sup>(٢)</sup>.

ويقول السبكي: وكتابه الكامل طابق اسمه مسماه، ووافق لفظه فحواه من عينه انتجع المنتجعون، ويشهادته حكم المحكمون، وإلى ما يقول رجع المتقدمون والتأخرون<sup>(٣)</sup>.

وما عيب على ابن عدي أنه ذكر الكثير من الثقات في كتابه، لأنه التزم أن يذكر في الكامل كل من تكلم فيه، فقال في المقدمة: وأذكر في كتابي هذا كل من ذكر بضرب من الضعف، ومن اختلف فيهم فجرحه البعض وعدله البعض الآخر<sup>(٤)</sup>.

ثم لا يقف موقف الغافل بل يرد على من حاول النيل من الثقات.

يقول الذهبي: يذكر في الكامل كل من تكلم فيه بأدنى شيء، ولو كان من رجال الصحبة ولكنه ينتصر له إذا أمكن<sup>(٥)</sup>.

ويقول السحاوي: هو أكمل الكتب المصنفة قبله وأجلها ولكن توسيع لذكر

(١) ميزان الاعتدال (٢/١)

(٢) تذكرة الحفاظ (٩٤١/٣)

(٣) طبقات الشافعية (٣١٥/٣)

(٤) مقدمة الكامل (ص ١٨)

(٥) سير أعلام النبلاء (١٥٥/١٦)

كل من تكلم فيه وإن كان ثقة مع أنه لا يحسن أن يقال الكامل للناصرين<sup>(١)</sup>.

## ٨- أبوأحمد الحكم

(٣٧٨- . . .)

هو: محمد بن محمد بن أحمد بن إسحاق النيسابوري، الکرايسي، الحكم الكبير، طلب العلم وهو كبير، له نيف وعشرون سنة<sup>(٢)</sup> وعرف بالتجوال فسمع بالشام، والعراق، والجزرية، والخجاز، وخراسان، والجibal<sup>(٣)</sup>.

يقول ابن العماد:

وأكثر الترحال وكتب ما لا يوصف<sup>(٤)</sup>.

وكان أبوأحمد من كبار المحدثين المعروفيين بالحفظ، والضبط، وقد قضى عدة سنوات في القضاة مع الاشتغال في العلم، ولأنه نوح بن نصر إمارة خراسان متأثراً بحفظه<sup>(٥)</sup>، ويقي في هذا المنصب أربع سنين وأشهر، ثم قلد قضاة طوس، ثم أتى نيسابور سنة خمس وأربعين، ولزم مسجده مقبلاً على العبادة

(١) الإعلان بالتوبیخ (ص ١٠٩)

(٢) سیر أعلام النبلاء (١٦/٣٧٠)

(٣) نفس المصدر (١٦/٣٧)

(٤) شذرات الذهب: (٣/٩٣)

(٥) تذكرة الحفاظ: (٣/٩٧٧)

والتصنيف، وأريد غير مرة على القضاة والزنكية فيستعفي<sup>(١)</sup>.

وكف بصره قبل موته بستين<sup>(٢)</sup>.

وقد شهد بنبيغ أبي أحمد الحكم غير واحد من الأئمة.

قال الحكم أبو عبدالله: هو إمام عصره في هذه الصنعة، كثير التصنيف.

مقدم في معرفة شروط الصحيح والأسمى، والكتنى<sup>(٣)</sup>.

وقال الذهبي: الإمام الحافظ العلامة الثبت محدث خراسان<sup>(٤)</sup>.

وقال أيضاً: محدث خراسان الإمام الحافظ الجهمي محمد بن أحمد بن إسحاق النيسابوري الكراibiسي صاحب التصانيف<sup>(٥)</sup>.

وقال ابن العماد: الثقة المأمون أحد أئمة الحديث وصاحب التصانيف<sup>(٦)</sup>.

ألف أبو أحمد الحكم عدة كتب منها الأسماء، والكتنى<sup>(٧)</sup>، وكان متأثراً  
غاية التأثر بالبخاري والترمذى، وقد صنف المستخرج على كتابيهما، وكان يقول:

---

(١) سير أعلام النبلاء: (٣٧٢-٣٧١/١٦)

(٢) شذرات الذهب: (٩٣/٣)

(٣) تذكرة الحفاظ: (٩٧٦/٣)

(٤) سير أعلام النبلاء: (٣٧٠/١٦)

(٥) تذكرة الحفاظ: (٩٧٦/٣)

(٦) شذرات الذهب: (٩٣/٣)

(٧) طبع كتابه بتحقيق الدكتور يوسف الدخيل من مكتبة الغرباء بالمدينة.

سمعت عمر بن علك، يقول: مات محمد بن إسماعيل ولم يخلف بخراسان مثل أبي عيسى في العلم والزهد والورع، بكى حتى عمي<sup>(١)</sup>.

وكان يقول في البخاري: لو قلت: إنني لم أر تصنيف أحد يشبهه تصنيفه في المبالغة والحسن لرجوت أن أكون صادقاً<sup>(٢)</sup>.

وقال في كتابه «الكتنى» من تأمل كتاب مسلم في «الأسماء والكتنى» علم أنه منقول من كتاب محمد بن إسماعيل حذو القذة بالقذة حتى لايزيد عليه فيه إلا ما يسهل عده، وتجلى في نقله حق الجلادة إذ لم يكن ينسبه إلى قائله، وكتاب محمد بن إسماعيل في التاريخ كتاب لم يسبق إليه، ومن ألف بعده شيئاً من التاريخ أو الأسماء أو الكتني لم يستغف عنده فحتمهم من نسبه إلى نفسه، مثل أبي زرعة، وأبي حاتم، ومسلم، ومنهم من حكا عنه، فالله يرحمه فإنه الذي أصل الأصول<sup>(٣)</sup>.

ولم يكن يأبى في إعلان ما يراه صواباً، فإنه لما كان بالري وزرأ الناس يقرأون على ابن أبي حاتم كتاب "الجرح والتعديل" قال: هذه ضحكة تقرئون كتاب البخاري على شيخكم على الوجه وقد نسبتموه إلى أبي زرعة، وأبي حاتم<sup>(٤)</sup>.

(١) تذكرة الحفاظ: (٩٧٧/٣)

(٢) طبقات الشافعية: (٢٢٠/٢)

(٣) نفس المصدر: (٢٢٦/٢)

(٤) سير أعلام النبلاء: (٣٧٣/١٦)، وتذكرة الحفاظ: (٩٧٨/٣)

تغیر حفظه لما كبر ولم يختلط عليه قط<sup>(١)</sup>.

## ٩ - ابن شاهين

(٣٨٥ - ٢٩٧)

هو: عمر بن أحمد بن عثمان بن أحمد بن محمد بن أيوب بن أزداد بن سراج بن عبد الرحمن<sup>(٢)</sup> أبو حفص الوعظ المعروف بابن شاهين.  
أصله من مرو من كور خراسان<sup>(٣)</sup>، بدأ السماع سنة ثمان وثلاثمائة<sup>(٤)</sup>  
ورحل إلى الشام، وفارس، والبصرة<sup>(٥)</sup>.

وقد جمع ابن شاهين الكثير، واشتغل بالجمع والتأليف وصنف ثلاثة  
وثلاثين مصنفا، منها: التفسير الكبير ألف جزء، والمسند ألف وثلاثمائة جزء،  
وال تاريخ مائة وخمسون جزءا، والزهد مائة جزء<sup>(٦)</sup>.

وأثنى عليه كثير من الأئمة في الجمع والتصانيف.

(١) تذكرة الحفاظ: (٩٧٨/٣)

(٢) تاريخ بغداد: (٢٦٥/١١)

(٣) نفس المصدر: (٢٦٥/١١)

(٤) تذكرة الحفاظ: (٩٨٧/٣)

(٥) نفس المصدر: (٩٨٧/٣)

(٦) البداية والنهاية: (٣١٦/١١)، تذكرة الحفاظ: (٩٨٨/٣)

يقول الخطيب: كان ثقة أمينا<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن أبي الفوارس: ثقة مأمون، قد جمع وصنف مالم يصنفه أحد<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن ماكولا: ثقة مأمون، سمع بالشام، وفارس، والبصرة، جمع الأبواب والتراجم، وصنف شيئاً كثيراً<sup>(٣)</sup>.

ويقول الذهبي: الحافظ الإمام المفید المکثر محدث العراق<sup>(٤)</sup>.

ولم يكن يقابل ابن شاهين مؤلفاته على الأصول، كما يقول: جميع ما صنفته من حديثي لم أعارضه بالأصول، يعني بنفسه فيما ينقله<sup>(٥)</sup>.

ومن هنا تسررت إليها أوهام ونقم عليه من أجله.

يقول الدارقطني: يلج على الخطأ وهو ثقة. ويقول أيضاً: ما أعمى قلب ابن شاهين، حمل إلى تفسيره، وسألني أن أصلح ما أجد فيه، فرأيته قد نقل تفسير ابن الجارود في موضع جعله عن أبي الجارود عن زياد بن المنذر، وإنما هو أبو الجارود زياد بن المنذر<sup>(٦)</sup>.

---

(١) تاريخ بغداد: (٢٦٥/١١)

(٢) نفس المصدر: (٢٦٨/١١)، وتذكر الحفاظ: (٩٨٨/٣)

(٣) وتذكر الحفاظ: (٩٨٨/٣)

(٤) نفس المصدر: (٩٨٨/٣)

(٥) تاريخ بغداد: (٢٦٨/١١)، وتذكرة الحفاظ: (٩٨٩/٣)

(٦) تذكرة الحفاظ: (٩٨٨/٣)

وقال الداودي: كان لخانا ولا يعرف الفقه<sup>(١)</sup>.

وابن شاهين له في الجرح والتعديل كتاب الثقات المسماً «تاریخ أسماء الثقات من نقل عنهم العلم» يقع في ٩٣ ورقة وطبع حديثاً.

## ١ - الدارقطني (٣٨٥ - ٣٠٦ هـ)

هو: أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد بن مهدي البغدادي الدارقطني.  
طلب العلم وهو صبيٌّ.

يقول القواس: كنا نفر إلى البغوي، والدارقطني صبيٌ يمشي خلفنا بيده رغيف عليه كامع<sup>(٢)</sup>. وقد رحل إلى البصرة، والكوفة، وواسط وارتحل في كهولته إلى الشام ومصر<sup>(٣)</sup>.

وحصل الدارقطني على علم جم وصار يشار إليه بالبنان.  
قال الخطيب: كان فريد عصره، وقريع دهره، ونسيج وحده، وإمام وقته، انتهى إليه علم الأثر والمعرفة بعلل الحديث، وأسماء الرجال، وأحوال الرواية، مع

(١) تاريخ بغداد: (٢٦٨/١١)، تذكرة الحفاظ: (٨٨/٣).

(٢) تذكرة الحفاظ: (٩٩٤/٣).

(٣) نفس المصدر: (٩٩١/٣)، وتاريخ بغداد: (١٢/٣٤-٣٧)، وطبقات الشافعية: (٣/٤٦٢)، وابن خلkan: (٤٧٠/١).

الصدق والأمانة، والفقه، والعدالة، وقبول الشهادة، وصحة الاعتقاد، وسلامة المذهب والاضطلاع بعلوم سوى علم الحديث<sup>(١)</sup>.

وقال الحكم: صار الدارقطني أوحد عصره في الحفظ والفهم والورع وإماماً في القراء والتلخوين، وفي سنة سبع وستين أقامت ببغداد أربعة أشهر وكثير اجتمعنا بالليل والنهار، فصادفته فوق ما وصف لي، وسألته عن العلل والشيخ<sup>(٢)</sup>.

وقال الخطيب: سألت البرقاني: هل كان أبو الحسن الدارقطني يملي عليك العلل من حفظه؟ قال نعم. وأنا الذي جمعتها وقرأها الناس من نسختي<sup>(٣)</sup>.

وقال الذهبي: هنا يخضع للدارقطني ولسمعة حفظه الجامع لقبرة الحافظة، ولقوة الفهم، والمعرفة، وإذا شئت أن تبين براعة هذا الإمام الفرد، فطالع العلل له فإنك تندesh ويطول تعجبك<sup>(٤)</sup>.

ولا شك أن الدارقطني جمع علماً كثيراً، ويعتز بنفسه فيقول: لم أر أحداً جمع ما جمعت<sup>(٥)</sup>.

وقال (مرة بعد بيان علة للحديث): يا أبا الفتح ليس بين المشرق والمغارب

(١) تاريخ بغداد: (٤٦٣/٣).

(٢) طبقات الشافعية: (٤٦٣/٣).

(٣) تاريخ بغداد: (٤٦٣/٣).

(٤) تذكرة الحفاظ: (٩٩٤/٣).

(٥) طبقات الشافعية: (٤٦٥/٢).

من يعرف هذا غيري <sup>(١)</sup>.

ويحق بصفه المستشرق الألماني «آدم متز» بأنه من أكبر محدثي القرن الرابع <sup>(٢)</sup>.

والدارقطني له كتاب «التتبع» انتقد فيه أحاديث في الصحيحين.  
يقول الحافظ: عدة ذلك مائتان وعشرون حديثا <sup>(٣)</sup>.

يقول أيضا: عدة ما اجتمع لنا من ذلك مما في كتاب البخاري... مائة وعشرة أحاديث، منها ما وافقه مسلم على تخرجه وهو اثنان وثلاثون حديثا، ومنها ما انفرد بتخرجه وهو ثمانية وسبعون حديثا <sup>(٤)</sup>.

وقد اعترف كل من الإمام النووي والحافظ باعترافات الدارقطني هذه، يقول النووي: في حديث «وإذا قرأ فأنصتوا» وقد انتقده الدارقطني، وقال: واجتمع هؤلاء الحفاظ على تضييفها مقدم على تصحيح مسلم لاسيما ولم يروها مستندة في صحيحه <sup>(٥)</sup>.

ويقول الحافظ: وإنما اقتصرت على ما ذكرته عن الدارقطني عن الاستيعاب، فإني أردت أن يكون عنواناً لغيره، لأن الإمام المقدم في هذا الفن،

(١) تذكرة الحفاظ: (٩٩٣/٣)

(٢) الحضارة الإسلامية في القرن الرابع: (٣٥٦/١)

(٣) تدريب الراوي: (١٣٤/١)

(٤) هدي الساري: (ص ٤٤٦)

(٥) شرح مسلم له: (١٢٣/٤)

وكتابه في هذا النوع أوسع وأوعب<sup>(١)</sup>.

ويقول عن قيمة إيرادات الدارقطني: وليست كلها قادحة بل أكثرها الجواب عنه ظاهر، والقبح فيه مندفع، وبعضها الجواب عنه محتمل واليسير منه في الجواب عنه تعسف<sup>(٢)</sup>.

والدارقطني كان يمثل مدرسة المتعنتين في الجرح، وقد نبه الحافظ ابن حجر في بعض الترالج إلى هذا فقال: في ترجمة «بدل بن المعبّر» ضعفه الدارقطني في روایته عن زائدة، قاله الحاكم. وذلك بسبب حديث واحد خالف فيه حسين بن علي المفعني صاحب زائدة، وهو في مسند ابن عمر من مسند البزار ثبت (الحافظ): هو تعمت<sup>(٣)</sup>.

وببدو أنه كان يتبع يحيى بن سعيد كثيراً، فقد تبنى تضييف إبراهيم بن عبد الرحمن السكسي على كلام يحيى فيه<sup>(٤)</sup>.

ووقع تسامح في فتح الغيث للسخاوي فقد نقل عن الذهبي أنه جعل الدارقطني في قسم المعتدلين<sup>(٥)</sup>.

(١) هدي الساري: (ص ٢٨٣)

(٢) نفس المصدر: (ص ٢٨٣)

(٣) هدي الساري: (ص ٣٩٢) وهو كما قال فإن: أحدا لم يضعف بدل ابن المعبّر، انظر أقوال الآئمة في تهذيب التهذيب: (٤٢٤-٤٢٣/١)

(٤) هدي الساري: (ص ٢٨٨)

(٥) فتح الغيث: (٤٨٢/٣)

والذي في رسالة الذهبي «ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل» هو أبوزرعة بدلاً من الدارقطني، ونصله هكذا.

«قسم كالبخاري، وأحمد بن حنبل، وأبي زرعة، وابن عدي، معتدلون منصفون<sup>(١)</sup>»

والصحيح أن الدارقطني يتعنت في بعض الأحيان، ويتساهل في حين آخر وقد سبق الذكر أنه يوثق المجاهيل كابن حبان.

وقد قال الذهبي نفسه في الموقفة:  
«إنه متتساهم في بعض الأوقات<sup>(٢)</sup>».

وقد وصف الدارقطني بالتدليس كما قال ابن طاهر:  
«له مذهب خفي في التدليس»

ولا يضر تدليسه وقد جعله المحافظ في الطبقة الأولى وهم الذين لا يوصفون إلا نادراً، وإذا دلساً كان ذلك عن الثقات.  
ويه ختمت معرفة العلل في الحديث.  
وله «كتاب الضعفاء والمتروكين» طبع حديثاً.

---

(١) ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل (ص ١٥٩)

(٢) الموقفة (ص ٨٣)

## ١١- الأزدي ( . . . ٣٩٤ هـ )

هو: أبوالفتح محمد بن حسين بن أحمد بن الحسين بن عبد الله بن يزيد بن النعمان الأزدي الموصلي، هكذا ساق نسبه الخطيب<sup>(١)</sup>.

ولد بالموصل، وزرَّ بغداد، كما يقول الخطيب، ويبدو أنه رجع إلى الموصل وحدث بها، وسمع منه محمد بن يحيى بن سراقة العامري. قال السبكي: وذكر له أبوالفتح الموصلي، بالموصل فانحدر إليه، وسمع منه تصانيفه، وأخذ عن أبي الفتاح «كتابه في الضعفاء» ثم نسخه وراجع فيه الدارقطني<sup>(٢)</sup>.

والأزدي من أئمة الجرح والتعديل مع ضعف في نفسه، وهو متشدد في الجرح كما سنوضحه من أقوال الأئمة. فهم ينقولون عنه كثيراً مع الرد عليه إذا انفرد.

قال الذهبي: أبوالفتح يسرف في الجرح، وله مصنف كبير إلى الغاية في المجرورين، جمع فأوعى، وجراح خلقاً بنفسه لم يسبقَه أحد إلى التكلم فيه وهو التكلم فيه<sup>(٣)</sup>.

(١) تاريخ بغداد (٢٤٣/٢) وقال الذهبي: محمد بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن يربدة الموصلي. تذكرة الخفاظ (٩٦٧/٣)

(٢) طبقات الشافعية: (٢١١/٤)

(٣) ميزان الاعتدال: (٥/١)

وقال مرة: (بعد نقل حكاية عنه): كذا قال الأزدي: والوعيدة عليه<sup>(١)</sup>.

ونقل عن ابن عبدالبر قوله: السري بن يحيى أوثق من صاحب الكتاب -  
يعني الأزدي - مائة مرة<sup>(٢)</sup>.

وذكره الذهبي في ميزان الاعتدال، ولم يدافع عنه بل قال: له كتاب كبير  
في المجرح والضعفاء، عليه فيه مؤاخذات<sup>(٣)</sup>.

وقد ضعف الأزدي غير واحد من الأئمة.

قال أبو التجيب الأرموي: رأيت أهل الموصل يوهنون أبا الفتح ولا يعدونه  
 شيئاً<sup>(٤)</sup>.

وقال الخطيب: في حديثه غرائب ومناكير<sup>(٥)</sup>.

وسائل البرقاني عنه: فأشار إلى أنه كان ضعيفاً، وقال: رأيته في جامع  
المدينة، وأصحاب الحديث لا يرفعون به رأساً ويتجلبونه<sup>(٦)</sup>.

هذا. وقد انتهت بعض المحدثين بوضع الحديث<sup>(٧)</sup>.

(١) الميزان: (٣٥٣/١).

(٢) ميزان الاعتدال: (١١٨/٢).

(٣) نفس المصدر: (٥٢٣/٣).

(٤) تاريخ بغداد (٢٤٢/٢)، ميزان الاعتدال: (٣٥٢/٣).

(٥) تاريخ بغداد (٢٤٣/٢).

(٦) نفس المصدر: (٢٤٤/٢).

(٧) انظر ما ذكره الخطيب من الحكاية: ٢٤٤/٢، وقد انتقدها ابن كثير البداية: (٣٠٣/١١).

قال ابن عراق: الحافظ متهم بالوضع<sup>(١)</sup>.

وقد صرخ الحافظ ابن حجر في عدة مواضع بتضعيقه، يقول: ولا عبرة بقول الأزدي، لأنّه هو الضعيف، فكيف يعتمد في تضييق الثقات<sup>(٢)</sup>.

وقال في التهذيب: لم يلتفت أحد إلى قول الأزدي بل الأزدي غير مرضي<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضاً: والأزدي لا يخرج على قوله<sup>(٤)</sup>.

وقال أيضاً: شذ الأزدي، فذكره في الضعفاء، قلت: اعتمدته الأئمة، ولا يعتمد على قول الأزدي<sup>(٥)</sup>.

والأزدي كان متشددًا في الجرح.

قال الذهبي: هو قوي النفس في الجرح<sup>(٦)</sup>.

وقال: صاحب كتاب الضعفاء - وهو مجلد كبير - وعليه في كتابه في الضعفاء، مؤخذات، فإنه ضعف جماعة بلا دليل، بل قد يكون غيره قد وثقهم.

(١) تنزيه الشريعة: (١٠٣/١)

(٢) هدي الساري: (ص ٢٨٦)

(٣) تهذيب التهذيب: (٣٦/١)

(٤) هدي الساري: (ص ٣٩٢)

(٥) نفس المصدر: (ص ٣٩٣)

(٦) تذكرة الحفاظ: (٩٦٧/٣)

وقال: لا يلتفت إلى قول الأزدي، فإن في لسانه في الجرح رهقا<sup>(١)</sup>.  
ثم يناقض الذهي نفسه لما يقول عنه: المحافظ العلامة، وهاه جماعة بلا  
مستند طائل<sup>(٢)</sup>.

فرحم الله من تكلم في الرجال فأنصف، وعدل ولم يخرج عن حد الاعتدال.  
وبعد نهاية القرن الرابع انتهى دور الابتكار، والانتهاج في الحديث النبوي.  
ولم يبق سوى الجمع والتربيب، والتدوين، والتهذيب، والاستدراك، والاستخراج،  
وشرح الغرائب، وحل المعضلات، وقليل من تكلم في نقد الرجال بالاجتهاد،  
والاستقلال، واشتغل في التصحيف، والتضعيف، لأن جل اعتمادهم كان على ما  
دونه أئمة الحديث في القرون السابقة، فمن هنا بدأ عصر الجمود والتقليد، في  
الجرح والتعديل، وعلوم الحديث. وما ينبغي أن لا يغيب عن أذهان القراء أنني إذا  
قلت: إن الذين جاؤوا بعد القرن الرابع كانوا عبala على السابقين فذلك هو الغالب  
والكثير، لا النادر والقليل، فإن جهود بعض رجال القرن الخامس لا يستهان بها  
في نقد الرجال، من أمثال:

١- أبي عبدالله الحاكم (٣٢٠ - ٤٠٥)، والحافظ أبي بكر بن مردويه (٣٢٣ - ٤٠١)  
انظر جهوده في علم الحديث وكتابه الأمالي بتحقيقه، وأبي  
نعميم الأصفهاني (٣٣١ - ٤٣٠)، وأبي ذر الھروي (٣٥٥ - ٤٣٥)، وأبي يعلى (٤٣٨ - ٤٤٦)  
الخليلي (--- - ٤٤٦)، والحافظ ابن حزم (٣٨٤ - ٤٥٦)، والحافظ البیهقی

(١) المیزان: (٣/٦١)

(٢) تذكرة الحفاظ: (٣/٩٦٧)

(٤٥٨ - ٤٨٤) انظر جهوده في الحديث كتابه المدخل إلى السنن الكبرى «بتحقيقه»: وابن عبد البر (٣٦٨ - ٤٦٣)، والخطيب البغدادي (٣٩٢ - ٤٦٣)، وأبي عبدالله الحسبي (--- ٤٨٨) صاحب الجمع بين الصحيحين، وغيرهم رحمهم الله جميعا.

والحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين.

تم تسويد هذا الكتاب ليلة السبت ١٩/٤/١٤٠٢ هـ في المدينة النبوية

ال الشريفة.

## المراجع والمصادر

- ١- الأباطيل والمناكير والصحاح والمشاهير للجوزقاني: (أبي عبدالله الحسين بن إبراهيم، ت ٥٤٣ هـ)  
المكتبة السلفية بنارس الهند. تحقيق: الدكتور عبدالرحمن بن عبد الجبار الفريوائي.
- ٢- الابتهاج بشرح المنهاج:  
للسبكى (تقي الدين علي بن عبدالكافى السبكى، وولده تاج الدين عبدالوهاب بن علي، ت ٧٧١ هـ) مصر.
- ٣- الأجوبة الفاضلة للأسئللة العشرة الكاملة:  
للكتنوى (أبي الحسنات محمد بن عبدالحي اللكتنوى الحنفى، ت ١٣٠٤ هـ) ط. حلب ١٣٨٤ هـ، بتحقيق عبدالفتاح أبوغدة.
- ٤- الإحکام في أصول الأحكام:  
للأمدي (سيف الدين أبي الحسن، علي بن أبي علي بن محمد الأمدي، ت ٦٣١ هـ) ط ١/ ١٣٨٧ هـ. بتحقيق الشيخ عبدالرزاق عفيفي.
- ٥- الإحکام في أصول الأحكام:  
لابن حزم (محمد بن علي بن محمد بن حزم، ت ٤٥٦ هـ)، ط ١ بالقاهرة، ١٣٩٨ هـ، بتحقيق محمد أحمد عبدالعزيز.
- ٦- الإحسان في تقریب صحيح ابن حبان:

للفارسي (الأمير علاء الدين أبو الحسن علي بن بلبان الفارسي، ت ٧٣٩ هـ)  
المكتبة السلفية بالمدينة المنورة، ط ١/١٣٩٠ هـ.

٧- اختصار علوم الحديث:

لابن كثير (عماد الدين إسماعيل بن كثير الدمشقي ت ٧٧٤ هـ) تعليق  
أحمد محمد شاكر، ط ٣/٣، بالقاهرة.

٨- الإرشاد في معرفة علماء الحديث:

للخليلي (خليل بن عبدالله بن أحمد أبو بعلى الخليلي، ت ٤٤٦ هـ) تসخة  
مصورة في الجامعة الإسلامية (برقم ٤١٤٠) من أصل تركيا.

٩- الإصابة في تبييز الصحابة:

لابن حجر (أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، ت ٨٥٢ هـ)  
القاهرة ١٣٣٨ هـ.

١٠- أصول البزدوي:

للبيزدوي (فخر الإسلام علي بن محمد بن عبدالكريم، ت ٤٨٢ هـ) الأستانة  
١٣٠٧ هـ.

١١- أصول السرخسي:

للسرخسي (أبو يكرز محمد بن أحمد السرخسي، ت ٤٩٠ هـ) دار الكتاب  
العربي ١٣٧٢ هـ.

١٢- أضواء على السنة المحمدية:

(لمحوم أبي رية) دار المعارف بالقاهرة.

١٣- الإعلان بالتوقيخ لمن ذم التاريخ:

للسخاوي (شمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي، ت ٩٠٢ هـ) دار الكتاب العربي بيروت ١٣٩٩ هـ.

١٤- أعلام المحدثين:

لأبي شهبة (الأستاذ الدكتور محمد بن محمد أبوشهبة) ط ١/١٩٦٣ م، القاهرة.

١٥- إعلام الموقعين عن رب العالمين:

لابن القيم (محمد بن بكر شمس الدين، ت ٧٥١ هـ) دار الجليل بيروت ١٩٧٣ م.

١٦- الاغتياط بمعرفة من رمي بالاختلاط:

للعجمي (برهان الدين بن إسحاق إبراهيم بن محمد بن خليل سبط ابن العجمي، ت ٨٤١ هـ) مكتبة المعارف مع الرسائل الكمالية.

١٧- الإلماع إلى معرفة أصول الرواية، وتقيد السماع:

للقاضي عياض (عياض بن موسى بن عياض، ت ٥٤٤ هـ) تحقيق سيد أحمد صقر، ط ٢/٢، ١٣٩٨ هـ بالقاهرة.

١٨- الإمام الترمذى والموازنة بين جامعه وبين الصحيحين:

لعتر (الدكتور نور الدين عتر) ط ١/١، ١٣٩٠ هـ.

١٩- البداية والنهاية:

لابن كثير (عماد الدين أبوالفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، ت ٧٧٤ هـ)

- مكتبة المعارف، بيروت، ط٢، ١٩٧٧ م.
- ٢- بحوث في تاريخ السنة المشرفة:
- للعمري (الدكتور أكرم ضياء العمري) مؤسسة الرسالة، ط٣، ١٣٩٥ هـ.
- ٢١- بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس:
- للفضي (أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة، ت ٥٩٩ هـ) دار الكتاب العربي، بالقاهرة ١٩٦٧ م.
- ٢٢- تاج العروس: للزبيدي (محمد مرتضى الزبيدي، ت ١٢٠٥ هـ) ط١، مصر ١٣٠٦ هـ.
- ٢٣- تاريخ الأدب العربي:
- لكارل بروكلمان (ترجمة الدكتور عبدالغليم النجار) دار المعارف بالقاهرة.
- ٢٤- تاريخ بغداد:
- للغطيب (أحمد بن علي بن ثابت المعروف بالخطيب، ت ٤٦٣ هـ) ط٢، بيروت.
- ٢٥- تاريخ التراث العربي:
- لفؤاد سزكين (الهيئة المصرية العامة للتأليف والترجمة) ١٩٧١ م.
- ٢٦- تاريخ جرجان: للسهمي (أبي القاسم حمزة بن يوسف بن إبراهيم السهمي، ت ٤٢٧ هـ) حيدرآباد ١٣٦٩ هـ.
- ٢٧- التاريخ الكبير:
- للبخاري (أبو عبدالله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفي البخاري، ت

٢٥٦ هـ) حيدرآباد -الهند ١٣٦١ هـ .

٢٨- تأويل مختلف الحديث:

لابن قتيبة (عبدالله بن مسلم بن قتيبة، ت ٢٧٦ هـ) دار الجليل، بيروت،

١٣٩٣ هـ .

٢٩- التبصرة في أصول الفقه:

للشيرازي (أبواسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروزآبادي الشيرازي، ت

٣٧٦ هـ) شرح وتحقيق الدكتور محمد بن حسن هيتو، دار الفكر، دمشق.

٣٠- تحفة الأحوذى شرح جامع الترمذى:

للمباركفوري (عبدالرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، ت ١٣٥٣ هـ) ط ٣/ ،

القاهرة ١٣٨٣ هـ .

٣١- تدريب الراوى في شرح تقريب النووى:

للسيوطي (جلال الدين بن عبد الرحمن السيوطي، ت ٩١١ هـ) ط ١/ بالمدينة

المغيرة ١٣٧٨ هـ .

٣٢- تذكرة الحفاظ:

للذهبي (محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي، ت ٧٤٨ هـ) بيروت

١٣٧٤ هـ .

٣٣- تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم:

للكناني (بدر الدين بن جماعة الكناني، ت ٧٣٣ هـ) دار الكتب العلمية

بيروت من أصل الطبعة الهندية.

- ٣٤- تعجيل المنفعة بزواته رجال الأئمة الأربع:  
لابن حجر (أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، ت ٨٥٢ هـ) طبعة الشيخ عبدالله هاشم اليماني بالمدينة المنورة.
- ٣٥- التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح:  
للعرافي (زين الدين عبدالرحيم بن الحسن العراقي، ت ٧٠٦ هـ) طبعة المكتبة السلفية بالمدينة المنورة ١٣٨٩ هـ.
- ٣٦- تلقيح فهوم أهل الأثر في عيون التاريخ والسير:  
لابن الجوزي (أبي الفرج عبدالرحمن بن علي بن الجوزي، ت ٥٩٧ هـ) القاهرة.
- ٣٧- التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد: لابن عبد البر (يوسف بن عبدالله بن عبد البر، ت ٤٦٣ هـ) طبعة وزارة الأوقاف المغربية.
- ٣٨- تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأحاديث الموضوعة:  
للكناني (أبوالحسن بن علي بن محمد بن عراق الكناني، ت ٩٦٣ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت ط ١/١، ١٣٩٩ هـ.
- ٣٩- التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل:  
لليمانى (عبدالرحمن بن يحيى المعلمى اليمانى، ت ١٣٨٦ هـ) تحقيق المحدث ناصر الدين الألبانى، الطبعة الباكستانية، ١٤٠١ هـ.
- ٤٠- تنوير الحالك شرح موطاً الإمام مالك:  
للسيوطي (جلال الدين بن عبدالرحمن السيوطي، ت ٩١١ هـ) المكتبة

التجارية الكبرى.

٤١- توجيه النظر إلى أصول الأثر:

للجزائري (طاهر بن صالح الجزائري الدمشقي، ١٣٣٨ هـ) طبع المكتبة العلمية بالمدينة المنورة.

٤٢- توضيح الأفكار لمعانٍ تنفيذ الأنظار:

للصناعي (محمد بن إسماعيل الأمير الحسني الصناعي، ت ١١٨٢ هـ) مكتبة الشافعجي بالقاهرة ١٣٦٦ هـ.

٤٣- تهذيب الأسماء واللغات:

للنووي (أبوزكريا محي الدين بن شرف النووي، ت ٦٧٦ هـ) القاهرة.

٤٤- تهذيب تاريخ دمشق الكبير:

لابن عساكر (أبي القاسم علي بن الحسن المعروف بابن عساكر، ت ٥٧١ هـ) دار المسيرة، بيروت ١٣٩٩ هـ.

٤٥- تهذيب التهذيب:

لابن حجر (أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، ٨٥٢ هـ) حيدر آباد، الهند ١٣٣٥ هـ.

٤٦- الثقات:

لابن حبان (محمد بن حبان بن أحمد أبي حاتم التميمي البستي، ت ٣٥٤ هـ) طبع دائرة المعارف العثمانية حيدر آباد، الهند ١٣٩٣ هـ.

٤٧- جامع الأصول من أحاديث الرسول:

لابن الأثير (مبarak بن محمد بن الأثير، ت ٦٠٦ هـ) بتحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، ط ١/١٣٨٩ هـ.

٤٨- جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس:

للحميدي (محمد بن أبي نصر فتوح بن عبدالله، ت ٤٨٨ هـ) الدار المصرية للتأليف والترجمة بالقاهرة ١٩٦٦ م.

٤٩- الجرح والتعديل:

لابن أبي حاتم (عبدالرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس، ت ٣٢٧ هـ) حيدرآباد، الهند ١٣٨١ هـ.

٥٠- جزء القراءة خلف الإمام:

للبخاري (أبو عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري، ت ٢٥٦ هـ) طبع المكتبة السلفية بباكستان ١٤٠٠ هـ.

٥١- حصول المأمول من علم الأصول:

لصديق حسن خان (محمد صديق خان بن حسن بن علي بن لطف الله الحسيني البخاري القنوجي، ت ١٣٠٧ هـ) طبع استنبول.

٥٢- الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري:

آدم متز (ترجمة محمد عبدالهادي أبو ريدة) دار الكتاب العربي بيروت.

٥٣- حلية الأولياء:

لأبي نعيم (أحمد بن عبدالله الأصبهاني، ت ٤٣٠ هـ) دار الكتاب بيروت.

٥٤- دراسات في الحديث النبوي وتدوينه:

لأعظمي (الدكتور محمد مصطفى الأعظمي) من مطبوعات جامعة الرياض.

٥٥- ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل:

للذهبي (محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، ت ٧٤٨ هـ) تحقيق عبدالفتاح أبوغدة، المطبوعات الإسلامية، بحلب.

٥٦- الرحلة في طلب الحديث:

للحطيب البغدادي (أحمد بن علي بن ثابت، ت ٤٦٣ هـ) مكتبة المعارف (ضمن الرسائل الكمالية). ط/الطائف.

٥٧- الرسالة:

للسافعي (محمد بن إدريس الشافعى الإمام، ت ٢٠٤ هـ) تحقيق أحمد محمد شاكر، القاهرة ٣٥٨ هـ.

٥٨- الرفع والتكميل في الجرح والتعديل:

للكنوي (محمد عبدالحى الحنفى الكنوى، ت ١٣٠٤ هـ) بتحقيق عبدالفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية بحلب.

٥٩- الروض الباسم في الذب عن سنة أبي القاسم:

لابن الوزير (أبي عبدالله السيد محمد بن إبراهيم الوزير، ت ٨٤٠ هـ) المطبعة السلفية بالقاهرة ١٣٨٥ هـ.

٦٠- سن البيهقي الكبرى:

لإمام البيهقي (أحمد بن الحسين أبو يكر، ت ٤٥٨ هـ) تصوير دار الفكر عن الطبعة الهندية.

- ٦١- سن البيهقي الصغرى:  
لإمام البيهقي، تحقيق (المؤلف) مكتبة الدار بالمدينة المنورة، ط ١/١.
- ٦٢- سن أبي داود: لأبي داود (سلیمان بن الأشعث السجستاني، ت ٢٧٥ هـ) طبعة حمص الأولى ١٣٨٨ هـ بإشراف محمد رفique السيد.
- ٦٣- سن الترمذى:  
لأبي عيسى الترمذى (محمد بن عيسى بن سورة الترمذى، ت ٢٧٩ هـ) بتحقيق أحمد محمد شاكر، ط ٣، ١٣٩٥ هـ.
- ٦٤- سن الدارقطنى:  
لإمام أبي الحسن علي بن عمر الدارقطنى، ت ٣٨٥ هـ) المطبعة السلفية بالمدينة المنورة.
- ٦٥- سن الدارمى:  
لإمام عبدالله بن عبد الرحمن الدارمى، ت ٢٥٥ هـ، دار أحياء السنّة النبوية بالقاهرة.
- ٦٦- سن ابن ماجه:  
للقرزويني (محمد بن يزيد بن ماجه، ت ٢٧٥ هـ) دار إحياء الكتب العربية بمصر.
- ٦٧- سن النسائي:  
للنسائي (أحمد بن شعيب بن دينار النسائي، ت ٣٠٣ هـ) القاهرة، ١٣٤٨هـ.

- ٦٨- السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي:  
للسناعي (الدكتور محمد مصطفى السناعي) المكتب الإسلامي، بيروت،  
و دمشق، ط ٢، ١٣٩٨ هـ.
- ٦٩- سير أعلام النبلاء:  
للذهبي (أحمد بن عثمان بن قايماز، ت ٧٤٨ هـ) مؤسسة الرسالة بيروت  
لبنان، ط ٢، ١٤٠٢ هـ.
- ٧٠- شذرات الذهب في أخبار من ذهب:  
لابن العماد (أبوالفتح عبدالحفي بن العماد، ت ١٠٨٩ هـ) القاهرة ١٣٥٠ هـ.
- ٧١- شرح علل الترمذى:  
لابن رجب (زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، ت ٧٩٥ هـ)  
تحقيق نور الدين عتر، دار الملاحم للطباعة، ط ١، ١٣٩٨ هـ.
- ٧٢- شرح فتح القدير:  
لابن الهمام (كمال الدين محمد بن عبد الواحد الحنفي، ت ٢٨١ هـ) بولاق  
١٣٢٥ هـ.
- ٧٣- شرح صحيح مسلم:  
للنووى (يحيى بن شرف بن مري النووى، ت ٦٧٦ هـ) القاهرة ١٣٤٩ هـ.
- ٧٤- شرح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر:  
لابن حجر (أحمد بن علي بن محمد العسقلاني شهاب الدين ابن حجر، ت  
٨٥٢ هـ) مكتبة المعارف (ضمن الرسائل الكمالية).

- ٧٥- شرح نخبة الفكر في مصطلحات أهل الأثر:  
للقاري (علي بن سلطان محمد الهرمي القاري، ت ١٠١٤ هـ) دار الكتب  
العلمية، بيروت ١٣٩٨ هـ.
- ٧٦- شرف أصحاب الحديث:  
للحظيب (أحمد بن علي بن ثابت، ت ٩٣٤ هـ) تحقيق الدكتور محمد سعيد،  
أنقرة ١٩٦١ م.
- ٧٧- شروط الأئمة الخمسة:  
للحازمي (أبي بكر محمد بن موسى الحازمي، ت ٥٨٤ هـ) مكتبة عارف  
بالمقاهة.
- ٧٨- صحيح البخاري (مع فتح الباري):  
للبخاري (محمد بن إسماعيل البخاري، ت ٢٥٦ هـ) المطبعة السلفية  
بالمقاهة، ١٣٨٠ هـ.
- ٧٩- الصلة:  
لابن بشكوال (أبي القاسم خلف بن عبد الملك، ت ٥٧٨ هـ) الدار المصرية  
لتتأليف والترجمة بالمقاهة ١٩٦٦ م.
- ٨٠- ضحى الإسلام:  
لأحمد أمين، ت ١٣٧٣ هـ ط / ١٠ ، دار الكتاب العربي بيروت.
- ٨١- الضعفاء الكبير:  
للعقيلي (أبي جعفر محمد بن عمرو بن موسى العقيلي، ت ٣٢٢ هـ) تحقيق

الدكتور قلعي، دار الكتب العلمية بيروت لبنان.

٨٢- ضوابط في المحرح والتعديل:

للدكتور عبد العزيز عبد اللطيف من مطبوعات الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.

٨٣- طبقات الخنابلة:

لابن أبي يعلى (القاضي أبي الحسين محمد بن أبي يعلى، ت ٤٥٨ هـ) دار المعرفة، بيروت.

٨٤- طبقات الشافعية الكبرى:

للسبكي (تاج الدين أبونصر عبدالوهاب بن علي، ت ٧٧١ هـ) ط ١/١، ١٣٨٢ هـ.

٨٥- الطبقات الكبرى:

لابن سعد (محمد بن عبد الله بن سعد البصري، ت ٢٣٠ هـ) دار صادر بيروت ١٣٧٧ هـ.

٨٦- طبقات المدلسين:

لابن حجر (أحمد بن علي بن محمد بن حجر، ت ٨٥٢ هـ) طبع مصر.

٨٧- عارضة الأحوذى بشرح جامع الترمذى:

لابن العربي (أبي بكر محمد بن عبدالله الأشبيلي المعروف بابن العربي المالكي، ت ٥٤٣ هـ) مطبعة دار العلم للجميع، بيروت.

٨٨- العبر في خبر من غبر:

للذهبي (محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي، س ٧٤٨ هـ) طبع  
الكويت، ١٩٦٠ م.

٨٩- العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين:

اللفاسي (محمد بن أحمد الحسني أبوالطيب التقي، ت ٨٣٢ هـ) القاهرة  
١٣٧٩ هـ.

٩٠- فتح الباري شرح صحيح البخاري:

لابن حجر (أحمد بن علي بن محمد بن حجر، ت ٨٥٢ هـ) المطبعة السلفية  
بالقاهرة، ١٣٨٠ هـ.

٩١- فتح المغيث شرح ألفية الحديث:

لسخاوي (شمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي، ت ٩٠٢ هـ) المكتبة  
السلفية بالمدينة المنورة، ١٣٨٨ هـ.

٩٢- فتوى في مصطلح الحديث والجواب عنها:

للمنذري (أبي محمد عبدالعظيم بن عبد القوي المنذري، ت ٦٥٦ هـ) نسخة  
مصورة في الجامعة الإسلامية (برقم ٥٥٤) من أصل الظاهرية.

٩٣- الفصل في الملل، والأهواء والنحل:

لابن حزم (أبي محمد علي بن أحمد بن حزم، ت ٤٥٦ هـ) ط ٢/ ١٣٩٥ هـ.

٩٤- فضائح الباطنية:

للغزالى (أبي حامد محمد بن محمد الغزالى، ٥٠٥ هـ) مؤسسة دار الكتب  
الثقافية بالكويت.

- ٩٥- فهرست:
- لابن خير (أبوبيكر محمد بن خير بن عمر بن خليفة الأموي، ت ٥٧٠ هـ) ط ٢/٢
- القاهرة ١٣٨٢ هـ.
- ٩٦- فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت:
- لنظام الدين (عبدالعلي محمد بن نظام الدين) مع المستصفى للفزالي، طبع بولاق ١٣٢٤ هـ.
- ٩٧- قاعدة في المجرح والتعديل:
- للسبكي (تاج الدين أبونصر عبدالوهاب بن تقى الدين علي السبكي، ت ٧٧١ هـ) تحقيق عبدالفتاح أبوغدة، ط ٢/٢، ١٣٩٨ هـ.
- ٩٨- قواعد في علوم الحديث:
- لتلهانوي (ظفر أحمد العثماني التلهانوي) مكتب المطبوعات الإسلامية، بحلب، وبيروت، ط ٢/٢، ١٣٩٢ هـ، بتحقيق عبدالفتاح أبوغدة.
- ٩٩- الكامل في التاريخ: لابن الأثير (عز الدين أبوالحسن علي بن الأثير، ت ٦٣ هـ) بيروت ١٣٨١ هـ.
- ١٠٠- الكامل في ضعفاء الرجال:
- لابن عدي (أبوأحمد عبدالله بن عدي الجرجاني، ت ٣٦٥ هـ) دار الكفر، بيروت لبنان.
- ١٠١- كشف الأسرار في شرح أصول البذدوبي:
- للبخاري (علام الدين عبدالعزيز بن أحمد البخاري، ت ٧٣٠ هـ) دار الكتاب

العربي، بيروت ١٣٩٤ هـ.

١٠.٢ - كتاب التمييز:

لإمام مسلم (أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، ت ٢٦١ هـ) بتحقيق الدكتور محمد مصطفى الأعظمي، مطبوعات جامعة الرياض ١٣٩٥ هـ.

١٠.٣ - كتاب المروجين من المحدثين، والضعفاء، والمتروكين:

لابن حبان (محمد بن حبان بن أحمد أبوحاتم التيمي البستي، ت ٣٥٤ هـ) دار الوعي، بحلب، ط ١، ١٣٩٦ هـ.

١٠.٤ - كتاب المعرفة والتاريخ:

للفسوسي (أبي يوسف يعقوب بن سفيان الفسوسي، ت ٢٧٧ هـ) تحقيق الدكتور أكرم ضياء العمري، طبع بغداد ١٩٧٥ م.

١٠.٥ - كشف اصطلاحات العلوم الإسلامية:

للتنهاني (المولوي محمد بن علي بن علي التنهاني، ت ١١٥٨ هـ) بيروت ١٩٦٦ م.

١٠.٦ - الكفاية في علم الرواية:

للخطيب (أحمد بن علي بن ثابت المعروف بالخطيب البغدادي، ت ٤٦٣ هـ) حيدرآباد، الهند ١٣٥٧ هـ.

١٠.٧ - لسان العرب:

لابن منظور (أبوالفضل جمال الدين الأفريقي، ت ٧١١ هـ) بيروت ١٣٧٤ هـ.

١٠.٨ - لسان الميزان:

- لابن حجر (أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، ت ٨٥٢ هـ)  
جيدر آباد، الهند ١٣٣١ هـ.
- ١٠٩- مجمع الزوائد، ومنبع الفوائد:  
للهميسي (نور الدين علي بن أبي بكر الهميسي، ت ٨٠٧ هـ) دار الكتاب،  
بيروت ١٩٦٧ هـ.
- ١١٠- مجموعة الرسائل الكمالية في الحديث:  
مكتبة المعارف بالطائف.
- ١١١- مجموع فتاوى شيخ الإسلام:  
لابن تيمية (شيخ الإسلام تقى الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبدالسلام، ت  
٧٢٨ هـ) تصوير الطبعة الأولى ١٣٩٨ هـ.
- ١١٢- المحدث الفاصل بين الراوي والواعي:  
للرامهري (الحسن بن عبد الرحمن الرامهري، ت ٣٦٠ هـ) دار الفكر  
بيروت، ط ١/١، ١٣٩١ هـ، بتحقيق الدكتور محمد عجاج الخطيب.
- ١١٣- المحتوى:  
لابن حزم (أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، ت ٤٥٦ هـ) القاهرة  
١٣٨٨ هـ.
- ١١٤- المدخل إلى السنن الكبرى:  
للبيهقي، تحقيق المؤلف، دار الخلفاء، والكتاب الإسلامي الكويت.
- ١١٥- المدخل في أصول الحديث:

- للحاكم (أبي عبدالله محمد بن عبدالله النيسابوري، ت ٤٠٥ هـ) مكتبة  
العارف (ضمن الرسائل الكنمالية). الطائف.
- ١١٦- المستدرك على الصحيحين:  
للحاكم (محمد بن عبدالله، ت ٤٠٥ هـ) حيدرآباد، الهند ١٣٣٤ هـ.
- ١١٧- المستصفى من علم الأصول:  
للغزالى (أبي حامد محمد بن محمد الغزالى، ت ٥٠٥ هـ) دار إحياء  
العربي، بيروت.
- ١١٨- مسند أحمد بن حنبل:  
للإمام أحمد (أحمد بن محمد بن حنبل الشيبانى، ت ٢٤١ هـ) القاهرة  
١٣١٣ هـ.
- ١١٩- مسند الحميدي:  
للإمام الحميدي (أبو يكر عبدالله بن الزبير الحميدي، ت ٢١٩ هـ) تحقيق:  
حبيب الرحمن الأعظمي مصورة عن الطبعة الهندية.
- ١٢٠- مصنف عبدالرزاق:  
للصناعي (أبي بكر عبدالرزاق بن همام الصناعي، ت ٢١١ هـ) ط ١/١١  
١٣٩٠ هـ.
- ١٢١- معجم البلدان:  
لياقوت الحموي (شهاب الدين أبي عبدالله ياقوت بن عبدالله الحموي الرومي  
البغدادي، ت ٦٢٦ هـ) دار صادر بيروت.

١٢٢ - معرفة السنن والآثار:

للبيهقي (أبوياكر أحمد بن الحسين البيهقي، ت ٤٥٨ هـ) تحقيق عبد المعطي  
قلعجي ط ١/١ ، ١٤١١ هـ.

١٢٣ - معرفة علوم الحديث:

للحاكم (أبي عبدالله محمد بن عبد الله المخاçoظ النيسابوري، ت ٤٠٥ هـ)  
بتتحقيق معظم حسين، بيروت، ط ٢/٢ ، ١٩٧٧ م

١٢٤ - المغني في الضعفاء:

للذهبي (شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، ت ٧٤٨ هـ) دار  
المعارف بحلب، ١٣٩١ هـ، بتحقيق: نور الدين عتر.

١٢٥ - مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث:

لابن الصلاح (عثمان بن عبدالرحمن الشهري، ت ٦٤٣ هـ) دار الكتب  
العلمية بيروت ١٣٩٨ هـ.

١٢٦ - مقدمة الكامل: لابن عدي (أبوأحمد عبدالله بن عدي، ت ٣٦٥ هـ)  
مطبعة الأعظمي ببغداد، تحقيق السامری.

١٢٧ - المنار المنيف:

لابن قيم الجوزية، بتحقيق عبدالفتاح أبوغدة.

١٢٨ - منهاج السنة النبوية في نقض الشيعة والقدرية:

لابن تيمية (شيخ الإسلام تقى الدين أحمد بن عبدالحليم الحرانى، ت ٧٢٨  
هـ) مكتبة الرياض الحديثة.

- ١٢٩- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم.  
لابن الجوزي (عبدالرحمن بن علي بن الجوزي، ٥٩٧ هـ) حيدرآباد، الهند  
١٣٥٧ هـ.
- ١٣٠- موارد الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد:  
للعمري (الدكتور أكرم ضياء العمري) دار القلم، دمشق. ط ١/١، ١٣٩٥ هـ.
- ١٣١- الموضوعات:  
لابن الجوزي (أبوالفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي، ٥٩٧ هـ) المكتبة  
السلفية بالمدينة المنورة ١٣٨٦ هـ.
- ١٣٢- الموطأ:  
(الإمام مالك) بتحقيق محمود فؤاد عبدالباقي، دار إحياء الكتب العربية  
بمصر.
- ١٣٣- ميزان الاعتدال في نقد الرجال:  
للحذبي (محمد بن أحمد بن عثمان بن قايم الزهبي، ت ٧٤٨ هـ) دار  
المعرفة بيروت ١٣٨٢ هـ.
- ١٣٤- نزهة الأنبلاء في طبقات الأدباء:  
لابن الأنباري (أبي البركات كمال الدين عبد الرحمن بن محمد الأنباري، ت  
٥٧٧ هـ) مطبعة المدنى، بتحقيق محمد أبوالفضل إبراهيم.
- ١٣٥- نصب الرأمة لأحاديث الهدایة:  
لزيلعى (جمال الدين أبي محمد عبدالله بن يوسف الزيلعى، ت ٧٦٢ هـ)

ط ٢/١٣٩٣ هـ.

١٣٦ - النكت على كتاب ابن الصلاح:

لابن حجر العسقلاني (أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، ت ٨٥٢ هـ)

تحقيق: الدكتور ربيع بن هادي المدخلـي.

ط / الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط ١/١٤٠٤ هـ.

١٣٧ - وفيات الأعيان، وأبناء آباء الزمان:

لابن خلكان (أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن

خلكان، ت ٦٨١ هـ) دار صادر بيروت ١٣٩٧ هـ.

١٣٨ - اليهودية وال المسيحية:

للأعظمي (المؤلف) مكتبة الدار بالمدينة المنورة ، ١٤٠٩ هـ.

## الفهرس التفصيلي لمباحث الكتاب

### البحوث التمهيدية ٦-٧

أهمية الإسناد في الإسلام ٨-٦ - الإسناد ميزة الأمة المسلمة ٦ - السنن لغة واصطلاحاً ٦ - المتن لغة واصطلاحاً ٧ - بداية الاهتمام بالإسناد ٧ - قول ابن سيرين: إن هذا العلم دين ٧ - قول ابن معين وابن رجب: ابن سيرين أول من انتقد الرجال ٧ - المراد بالفتنة التي أشار إليها ابن سيرين ٨ - تفسير المستشرق شاخت للفتنة والرد عليه ٨

طائفة من أقوال العلماء في أهمية الإسناد ٩-٦ - أقوال يحيى بن سعيد وشعبة والأوزاعي وسفيان وابن المبارك في ذلك ٩ - أقوال الإمام مالك والضحاك بن مزاحم وبهز بن أسد وحماد بن زيد في ذلك ١٠ - أقوال ابن المبارك وعلي بن عبد وحفص بن أسلم الأهوازي في ذلك ١١ - تفسير النووي لقول ابن المبارك، إن بيته وبين النبي ﷺ مفاوز تقطع فيها أعنق المطي ١٢ - أول من فتش عن الإسناد ١٢ - قول يحيى بن سعيد في الشعبي أنه أول من فتش الإسناد ١٣ - قول الذهبي في ذلك ١٣ - أبو بكر أول من وضع الأصل في معرفة الإسناد ١٤ - عمر يبحث عن الإسناد ١٤ - علي بن أبي طالب يستحلف الناس في الحديث ١٥ - اهتمام ابن عباس بالإسناد ١٥ - قول ابن عمر: كان عمر يأمرنا أن لا نأخذ إلا عن ثقة ١٦ - بيان ابن مسعود وجه التشكيت في الأخبار ١٦ - قول الحاكم: أن أبا بكر وعمر وعليها وزيد بن ثابت جرحاً وعدلوا وبحثوا عن صحة الروايات ١٦ - اتباع التابعين ومن بعدهم لمنهج الصحابة في الإسناد ١٦ .

ناقد الحديث كالصهري الماهر ١٦-٢١ - قصة أبي حاتم وأبي زرعة في معرفة علل الحديث ١٧-١٨ - قول الربيع بن خثيم: إن من الحديث حديثاً له ضوء كضوء النهار، وإن من الحديث حديثاً له ظلمة الليل ١٨-١٩ - قول ابن مهدي:

"معرفة الحديث إلهام" وتفسیر ابن نمير له ١٩ - قول ابن القیم في معرفة الحديث الموضوع بدون النظر في السند ١٩ - قول البیهقی في ذلك ٢٠-١٩ - عرض الأحادیث على النقاد لمعرفة الصحيح والضعیف ٢٠ - ذکر عبدالرحمن بن مهدي علة حديث "من ضحك في الصلاة فليعد الوضوء" ٢١-٢٠ .

كيف يعرّف نقاد الحديث ٢٦-٢١ - يعرّف النقاد بالشهرة والخبرة ٢١ - قول ابن مهدي: أئمة الناس في زمانهم أربعة ٢٢-٢١ - قول أبي حاتم في الذي كان يحسن صحيح الحديث من سبقيه ٢٢ - قول أحمد في يحيى بن سعيد وابن مهدي وروکیع ٢٢ - قول علي بن المديني في الستة الذين يدور عليهم الإسناد من أهل مكة والمدينة والبصرة والکوفة ٢٣ - ذکر ابن حبان السلسلة الذهبية للأئمة النقاد ٢٦-٢٣ .

كيفية اختبار الروای ومروریاته؟ هي العرض ٢٩-٢٦ - اختبار يزيد ابن هارون لزیاد بن میمرون ٢٦ - قصة سماع ابن معین حديث حماد بن سلمة من سبعة عشر رجلا لمعرفة الخطأ ٢٧-٢٦ - حکم شعبۃ على الحسن بن عمارة بالکذب لروايتها عن الحکم أشياء ليس لها أصل ٢٧ - تخطئة شعبۃ سماعک بن حرب لتفردہ برفع حديث "اقتضاء الورق من الذهب" ٢٨-٢٧ - قول الأوزاعی: کنا نسمع الحديث فنعرضه على أصحابنا، كما يعرض الدرهم الزيف على الصيارة ٢٨ - منهج المتأخرین کابن عدی وابن حبان والعقيلي في معرفة درجة الروای ٢٩ - منهج هشام بن عرفة في معرفة العلل ٢٩ .

اهتمام المحدثین بجمع الطرق ٢٩ - قول الجوھری: کل حديث لم يكن عندي من مائة وحدة فأنا فيه يتيم ٣٠ - قول ابن معین: لو لم نكتب الحديث من ثلاثة وجها ما عقلناه ٣٠ .

أهمية علم الحديث روایة ودرایة ٣٤-٣٠ - قول ابن رجب في علم

ال الحديث أنه يقتضي طول الممارسة وكثرة المذاكرة والمطالعة ٣٠ - قول الحاكم: الحجة في هذا العلم عندنا الحفظ والفهم والمعرفة ٣١ - علم الحديث يشمل الرواية والدراءة ٣١ - أغلب الكتب الفقهية لا تخلو من أحاديث لأصل لها، وقول ابن الملقن وعبدالحي اللكنوبي في ذلك ٣٢-٣١ - هل المحدثون غفلوا عن دراية الحديث؟ ٣٢ - ترجيح وكيع رواية الفقيه الضابط على رواية الحافظ الذي ليس فقيها ٣٢ - ٣٣ - الخلاف بين الفقهاء والمحدثين في استعمال علم الدراءة موضوعي ٣٣ - أمارات الحديث الموضوع في المتن ٣٣ - قول الشافعي: لا يستدل على أكثر صدق الحديث وكذبه إلا بصدق المخبر وكذبه ٣٣ - تعريف علم دراية الحديث ٣٤ - قول الحاكم: الحديث الصحيح إنما يعرف بالفهم والحفظ وكثرة السماع ٣٤ - دعوى شاخت في أن أحاديث الأحكام في كتب الفقة رویت بدون إسناد مسلسل والرد عليها ٣٤ .

**فضيلة علم الحديث وشرف أصحابه ٣٨-٣٥** - قول محمد الباقر: إن من فقه الرجل وبصيرته فطنته بالحديث ٣٥ - قول الأعمش: لا أعلم لله قوماً أفضل من قوم يطلبون هذا الحديث ٣٥ - قول حفص بن غياث: هم خير أهل الدنيا ٣٥ - ثناء الشوري والحاكم على أهل الحديث ٣٥ - قول أحمد بن سنان الواسطي: ليس في الدنيا مبتدع إلا يبغض أهل الحديث ٣٥ - كلام ابن منه فيمن ينبغي له أن يتكلم في علم الحديث ٣٦-٣٥ - النبي ﷺ إمام أهل الحديث يوم القيمة ٣٦ - دعاء النبي ﷺ بالنصرة لأهل الحديث ٣٦ - قول الشوري: علم الحديث أفضل من التطوع بالصلة والصيام ٣٦ - قول أبي سعيد الخدري: مذاكرة الحديث أفضل من قراءة القرآن ٣٧ - قول ابن عباس: تذاكر العلم بعض ليلة أحب إلى من إحيانها ٣٧ - ثناء البيضاوي والسيد المرتضى الواسطي على علم الحديث ٣٨ - قول هارون الرشيد في راوي الحديث: هذا خير مني، لأن اسمه مقترن باسم رسول الله ﷺ، لا يوت أبداً ٣٨ - كلام المتوكل وبحبي بن

أكثم في المحدث .٣٨

الرحلة في طلب الحديث ٣٩-٤٧ - رحلة أبي العالية وأبي قلابة إلى المدينة ٣٩ - قصد المحدثين إلى مكة للحج وطلب الحديث ٣٩ - سافر أبوأيوب إلى مصر للتأكد من حديث واحد ٤٠-٤١ - سافر جابر إلى مصر والشام لسماع حديث واحد ٤١-٤٢ - قول سعيد بن المسيب: إني كنت لأسافر مسيرة الأيام والليالي في الحديث الواحد ٤٢ - كلام الشعبي وابن معين في أهمية الرحلة في طلب الحديث ٤٢ - كلام بلغ للرازحه رمزي في الرد على من عاب على رحلة المحدثين ٤٢-٤٣ - خروج الشعبي إلى مكة في ثلاثة أحاديث ٤٣ - اختلاف أبي حاتم إلى معدان أكثر من عشرين مرة لسماع حديث واحد ٤٤ - قول إبراهيم بن أدهم: إن الله يدفع البلاء عن هذه الأمة برحلة أصحاب الحديث ٤٤ - فوائد الرحلات الحديثية ٤٤ - أ: معرفة كون الراوي ثقة إذا روى عنه أهل بلده دون غيرهم ٤٤ ب: معرفة تفرد أهل بلد بحديث ٤٥ - ج: معرفة المتقن والمتساهل في الرواية ٤٥ - د: جمع المؤلفات الحديثية من شتى البلاد ٤٦ - تقسيم الرامه رمزي الرحالي إلى خمس طبقات ٤٦-٤٧ - مراكز علم الحديث في القرنين الثاني والثالث ٤٧ .

عدم استعمال حسن الظن في روایة الحديث ٤٧-٤٩ - قول ابن مهدي: خصلتان لا يستقيم فيها حسن الظن: الحكم والحديث ٤٧ - من آداب المحدث إذا لم يعلم الجواب أن يقول: لا أدري ٤٧ - مالك يقول: "لا أدري" في اثنتين وثلاثين من ثمان وأربعين مسألة ٤٨ - قول ابن هرمز: ينبغي للعالم أن يورث جلساً من بعده "لا أدري" ٤٨ - قال ابن جماعة: إنما يألف من قول: "لا أدري" من ضعفت ديانته ٤٨ - قول الشافعي: "لا أدري" ٤٨ - قول القاسم بن محمد: أقبح من الجهل أن أقول بغير

ما يتفق فيه المحدث والشاهد من الصفات وما ينزع عن نبيه ٤٩  
٥١ - كلام الخطيب في ذلك ٤٩ - حديث "لاتكتبوا العلم إلا عن حبوز شهادته، وبيان  
ضعفه ٤٩ - كلام الإمام مسلم في ذلك ٥٠ - ٥١.

الشروط المعتبرة للمحدث في زماننا ٥١ - وهي الإسلام والبلوغ والعقل  
والتمسك بالأدلة الشرعية ظاهراً وباطناً ٥٢ - ٥١.

## الفصل الأول

### في الجرح

٢٠٨ - ٥٤

تعريف الجرح لغة وأصطلاحاً ٥٤ - يتحقق الجرح في الراوي بسلب العدالة  
أو الضبط ٥٤ - خريطة إيضاحية للحالات التي تنشأ بسلب العدالة أو الضبط ٥٥ -  
سلب العدالة أو الضبط يسبب الفسق أو الغفلة على مرتب ٥٧ - أقسام التدليس ٥٧.

الجرح ليس بغيبة ٥٧ - كلام ابن الأثير في ذلك ٥٧ - الأصل في الجرح  
حديث "بنس أخو العشيرة" ٥٨ - استدل البيهقي بجواز الجرح بحديث "المؤمنون  
شهدا الله في الأرض" ٥٨ - حديث رد رسول الله عليه شهادة رجل في كذبة كديها ٥٨  
ذكر الإمام مسلم والحافظ ابن حجر الأسباب التي جرت المحدثين إلى جرح الرواة ٥٩  
- الأمور الستة التي يباح فيها الغيبة ٦٠ - قول قتادة: إن الرجل إذا ابتدع فينبغي أن  
يذكر حتى يحذر ٦١ - بيان غلط الراوي ليس من الفتنة ٦١ - قول ابن المبارك: إذا لم  
نبين كيف يعرف الحق من الباطل ٦١ - قول ابن علية: إن هذا أمانة ليس بغيبة ٦١ -  
إجماع الأئمة على كشف أحوال الرواة ٦٢ - قول أحمد: إذا سكت أنت، وسكت أنا

فمتى يعرف الجاهل الصحيح من السقيم ؟ ٦٢ - قول شعبة: تعالوا حتى نغتاب في دين الله ٦٢ - التجاوز عن الحد المطلوب والإفراط في الجرح من أقبح القبائح ٦٣ - قول ابن دقق العيد: أعراض المسلمين حفرة من حفر النار، وقف على شفيرها ظائفتان من المسلمين: المحدثون والحكام ٦٣ .

من يقبل قوله في الجرح والتعديل ٦٤-٦٤ - تقسيم النقاد إلى متشدد ومتناهل ومتعدل، ومن حيث كثرة كلامهم وقلتهم في الرواة ٦٥-٦٤ - الشروط التسعة المعتبرة لمن يتصدى لجرح الرواة وتعديلهم ٦٥-٦٥ .

أيقبل الجرح مجملًا أم لا ؟ ٦٦ - مناهج المحدثين في قبول الجرح أشد من قبول التعديل ٦٦ - قول الخطيب: مذاهب النقاد للرجال غامضة دقيقة ٦٦ - ٦٧ -  
مذاهب العلماء في قبول الجرح المبهم ٦٧ - الرأي الأول: عدم قبول الجرح المبهم ٦٧ -  
أدلة من لم يقبل الجرح المبهم ٦٧ - لماذا ترك الإمام أحمد الرواية عن المعلى بن منصور ٦٧-٦٨ - تضعيف ابن المديني الحسن بن موسى وتعقب الخطيب إيه ٦٨ - جرح الضبي  
سماك بن حرب لما رأه ببول قائمًا ٦٨ - رد الشافعي على من جرح الرجل بثله ٦٩-٦٨  
رواية الشيختين عن رجال قد تكلم فيهم بجرح مبهم ٦٩ ، الرأي الثاني: قبول الجرح  
المبهم إذا كان الجارح عالماً بالأسباب ٦٩ - إذا كان الجرح من عالم بأسبابه لا يستفسر،  
وإذا كان من عامي وجوب استفساره ٧٠ - ذهب ابن الصلاح إلى أن الجرح المبهم في  
الرجل يوجب التوقف عن قبول روایته ٧٠ - من لم يعرف فيه سوى الجرح فإن القول قول  
الجارح ٧١ - اهتمام ابن حبان بذكر أسباب الجرح ٧١ - أمثلة لتفسيرات ابن حبان في  
الجرح ٧١ .

لا يقبل الجرح في شخص أجمعوا على تعديله ٧٤ - قول الإمام أحمد:  
كل رجل ثبت عدالته لم يقبل فيه تجريح أحد ٧٤ - كلام مالك في عكرمة وذب الأئمة

عنه ٧٤ - دفاع السبكي عن أحمد بن صالح ٧٥ - قول السبكي: لا يلتفت إلى كلام ابن أبي ذئب في مالك وابن معين في الشافعي، لأن هؤلاء أئمة مشهورون، صار المخارج لهم كالآتي يخبر غريب ٧٥ - قول البيهقي: من ثبتت عدالته فهو على أصل العدالة ما لم يظهر منه ريبة ٧٥ - قول الذهبي في قيس بن أبي حازم أجمعوا على الاحتجاج به، ومن تكلم فيه فقد آذى نفسه ٧٥ - توثيق حماد بن أسامة والرد على الأزدي في قوله: كان من أسرق الناس لحديث جيد ٧٦ توثيق غالب بن خطاف وعدم قبول كلام ابن عدي فيه ٧٦ - توثيق أحمد بن صالح وبيان وجه تضييف النسائي إياه ٧٧ - كلام ابن معين في أحمد بن صالح بأنه كذاب ٧٧ - توجيه ابن حبان لكلام ابن معين وأن المراد به الأشومي الكذاب ٧٨ - توثيق زيد بن وهب وعدم قبول كلام الفسوسي فيه ٧٩ .

العدة في الجرح هو أقوال النقاد الأوائل ٧٩ - لا يقبل تضييف ابن عبدالبر وابن حزم في أبان بن صالح وقد وثقه المتقدمون ٧٩ .

منهجان متقابلان في التوثيق والتجريح ٨٠ - كلام الذهبي وابن حجر عمدة في تقسيم النقاد إلى المتشدد والمتناهل ٨٠ - يعتبر ابن حزم من المتشدددين ٨٠ - يعتبر الأزدي من المتشدددين في الجرح ٨٣ - يعتبر العقيلي من المتشدددين في الجرح ٨٤ - يعتبر ابن عبدالبر من المتشدددين في الجرح ٨٦ - ٨٧ - ابن حبان من عرف بالتشدد في الجرح ٨٧ - موقفنا من جرح المتشدددين وتعديلهم ٨٩ - لم يتفق النقاد على توثيق ضعيف ولا على تضييف ثقة ٨٩ .

المتساهلون في التوثيق ٩٠ - يعتبر الترمذى من المتساهلين في التوثيق ٩٠ - صحيح الترمذى أحاديث بعض الضففاء ٩٠ - تضييف الأئمة عمرو بن جابر الحضرمي وتصحيح الترمذى حدشه ٩٠ صحيح الترمذى حديث كثير بن عبد الله المزنى وقد كذبه الشافعى وأبوداود ٩١ - موقفنا من الترمذى إذا انفرد بالتصحيح أو التحسين

٩١- اختلاف نسخ الترمذى في الحكم على الحديث ٩٢ - مثاله: حديث "إن فرق ما بيننا وبين المشركين العمام على القلاتنس" ٩٢ - المثال الثاني: حديث صلى بنا رسول الله عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في كسوف لانسمع له صوتا ٩٣ - الاختلاف في نسخ الترمذى يخفف الطعن الموجه إليه ٩٣ - وقد يكون تساهل الترمذى في التصحیح لأجل اختلاف الأئمة في الرجال ٩٤ - بيان الترمذى اختلاف الأئمة في الحكم على الرجال ٩٤ - تضعیف شعبة أبا الزبیر المکی وغیرهم وروايته عنهم هو دونهم ٩٤ - يعتبر الحاکم من المتساهلين ٩٥ - تصحیح الحاکم أحادیث واهیة في المستدرک ٩٥ - تصحیح الحاکم أحادیث عمر بن حمزة بن عبد الله العدوی وهو ضعیف ٩٥ - وقوع الحاکم في التناقض ٩٥ - قول الحاکم في حفص بن عمر السهی "عنه مناکیر" ثم أخرج حديثه في المستدرک ٩٥ - سبب تأییف الحاکم كتاب المستدرک ٩٦ - أسباب وقوع الأوهام في المستدرک ٩٦ - أ: تأییف في آخر حیاته ٩٦ - ب: سرعته في الإملاء ٩٦ - ج: اشتغاله بتصانیف أخرى غیر المستدرک ٩٦ - بيان الحافظ تعارض الحاکم في تضعیفه بعض الرواۃ ثم الاحتجاج بهم ٩٧ - تساهل الحاکم في قدر الخمس الأول فيه قليل جدا بالنسبة لباقيه ٩٧ - لم یف الحاکم بشروطه التي ذكرها في المقدمة ٩٧ - أوهام الحاکم في أحادیث رجال الصیحین ٩٧ - لم یلتفت الحاکم إلى منعه الانتقاء عند الشیخین ٩٧ - لفق الحاکم بين رجال الشیخین الذين انفردا بهم ٩٧ - أخرج الحاکم أحادیث الرواۃ الذين ضعفوا في بعض شیوخهم من طريق أولئک الشیوخ وقد تجنب الشیخان عن ذلك ٩٧ - لماذا ضعف هشیم في الزہری ؟ ٩٨-٩٧ - همام ضعیف في ابن جریح ٩٨ - تقسیم الذهبی لأحادیث المستدرک من حيث الصحة وعدمهها ٩٨ - نشأة التوفیق بين کلام المتشددين والمتسامھین ٩٩ - عدم قبول الأئمة توثیق الشافعی في إبراهیم بن أبي یحیی ٩٩  
علم الرجال مبني على أساس وقواعد مدروسة ٩٩ - أحوال الرجال

على ثلاثة أقسام، قسمان لأخلاق في عدله أو جرمه، وقسم يختلف فيه الأئمة ٩٩  
١٠٠ - اختلاف الأئمة في تضليل الرجال على ثلاثة أقسام ١٠٠ - القسم الأول: من  
اختلف فيه هل متهم بالكذب أم لا ١٠٠ - كلام الأئمة في عكرمة ١٠٠ - القسم  
الثاني: من اختلف فيه هل غالب على حديثه الوهم والغلط أم لا ١٠١ - كلام الأئمة في  
عبدالله بن محمد بن عقيل ١٠١ - القسم الثالث: من اختلف فيه هل كثير خطأ أم قل  
١٠١ - كلام الأئمة في حكيم بن جبير الأنصاري ١٠١ - كلام ابن الهمام في الرواية المتكلم  
فيهم في الصحيحين ١٠٢ - تقسيم البيهقي للأحاديث المروية إلى ثلاثة أقسام من حيث  
الصحة والضعف وما يجب علينا تحوها ١٠٢ - ١٠٣ .

كل ناقد له اجتهاد في معرفة الرجال ١٠٣ - توثيق ابن معين وأبي  
زرعة عبدالله بن معاذ الصناعي وتکذیب عبدالرزاق إيه ١٠٣ - توثيق عبدالحميد بن  
جعفر الأوسى وتضليل سفيان إيه ١٠٤ .

الاحذر من قبول جرح الأقران في الأقران ١٠٤ - قول الحافظ: إن  
كلام الأقران غير معتبر في حق بعضهم بعضاً إذا كان غير مفسر ١٠٤ - قول الذهبي:  
كلام النظير والأقران ينبغي أن يتأمل ويتأتى فيه ١٠٤ - جرح ابن منده لأبي نعيم  
وكلامه ابن منده ١٠٥ - لم يسلم عصر من الأعصار من كلام الأقران ببعضهم في بعض  
إلا الأنبياء والصديقين ١٠٥ - لا يسمع قول ربيعة في أبي الزناد فإنه كان بينهما عداوة  
ظاهرة ١٠٥ - لا يقبل قول مالك في عبدالله بن يزيد بن سمعان أنه كاذب ١٠٦ - قاعدة  
في قبول جرح الأقران لبعضهم أورده ١٠٦ .

الخطأ والتسوان من طبيعة البشر ١٠٧ - قول ابن معين: من لم يخطيء،  
 فهو كاذب ١٠٧ - قوله: لست أتعجب من يحدث فيخطيء ١٠٧ - قول ابن المبارك: من  
يسسلم من الوهم؟ ١٠٧ - قول ابن مهدي فيمن يترك حديثه ١٠٧ - تقسيم ابن مهدي

الناس إلى ثلاثة من حيث الحفظ والوهم ١٠٧-١٠٨ - قول الشوري: إذا كان الغائب على الرجل الحفظ، فهو حافظ وإن غلط ١٠٨.

**أكثـر الصالـحين هـم مـن أهـل الـغفلـة ١٠٨** - قولقطـان: لـم نـر الصـالـحـين فـي شـيـء، أـكـذـب مـنـهـم فـي الـحـدـيـث ١٠٩ - قول مـسـلم: يـجـري الـكـذـب عـلـى لـسـانـهـم، وـلـا يـتـعـمـدـون الـكـذـب ١٠٩ - أـبـوـيـكـرـ النـهـشـلـيـ وإـبـرـاهـيمـ بـنـ هـرـاسـةـ غـلـبـ عـلـيـهـمـاـ التـقـشـفـ فالـوـهـمـ ١١٠-١٠٩ - عـلـيـ بـنـ عـبـدـالـلـهـ بـنـ جـهـضـ الزـاهـدـ وـضـعـ صـلـةـ الرـغـائـبـ ١١٠ - كـانـ عـبـادـ بـنـ كـثـيرـ صـالـحـاـ فـرـوـيـ مـالـمـ يـسـعـ مـنـ الـغـفـلـةـ ١١٠ - قول المـذـنـدـ بـنـ الـحـمـيمـ: اـتـقـواـ اللـهـ وـانـظـرـواـ عـمـنـ تـأـخـذـونـ هـذـاـ الـعـلـمـ فـيـاـ كـمـ نـرـيـ الـأـجـرـ فـيـ أـنـ نـرـوـيـ لـكـمـ ماـ نـتـكـلـمـ بـهـ ١١٠ - قول مـيسـرـةـ بـنـ عـبـدـ رـبـهـ: وـضـعـ الـأـحـادـيـثـ أـرـغـبـ النـاسـ فـيـهـاـ ١١٠ - تـأـوـيلـ الـوـضـاعـيـنـ حـدـيـثـ "مـنـ كـذـبـ عـلـيـ مـتـعـمـداـ" ١١١ - قول اـبـنـ مـنـدـهـ: إـذـاـ رـأـيـتـ فـيـ حـدـيـثـ حـدـثـنـاـ فـلـانـ الزـاهـدـ فـاغـسـلـ يـدـكـ مـنـهـ ١١١ - تقـسـيمـ اـبـنـ رـجـبـ العـبـادـ الـمـتـرـوـكـيـنـ إـلـىـ غـافـلـ وـمـتـعـمـدـ لـلـكـذـبـ ١١١ - قول مـالـكـ: لـاـ يـؤـخـذـ الـعـلـمـ مـنـ أـرـبـعـةـ ١١٢ - كـلامـ الـغـزـالـيـ فـيـمـنـ كـانـ يـتـعـبـدـ بـوـضـعـ الـحـدـيـثـ ١١٢ .

**انـقـادـ الـدـهـبـيـ كـعـبـ الصـوـفـيـ ١١٣-١١٤** - كـلامـ قـيمـ لأـبـي زـرـعـةـ الـراـزـيـ فـيـ كـتـبـ الـحـارـثـ الـمـحـاسـبـيـ وـأـمـثالـهـ ١١٤ - قول أـبـي زـرـعـةـ: مـنـ لـمـ يـكـنـ لـهـ فـيـ كـتـابـ اللـهـ عـبـرـةـ فـلـيـسـ لـهـ فـيـ هـذـهـ الـكـتـبـ عـبـرـةـ ١١٤ .

**أـوهـامـ النـقـادـ ١١٥** - ذـكـرـ اـبـنـ حـبـانـ رـجـلاـ وـاحـدـاـ فـيـ الثـقـاتـ وـفـيـ الـمـجـرـوـحـينـ ١١٣ - ذـكـرـ اـبـنـ حـبـانـ دـهـشـ بـنـ قـرـانـ وـزـيـادـ بـنـ عـبـدـالـلـهـ النـمـيـريـ وـعـبـدـالـرـحـمـنـ بـنـ ثـابـتـ وـثـبـيـتـ بـنـ كـثـيرـ فـيـ كـتـابـيـهـ الثـقـاتـ وـالـضـعـفـاءـ، وـتـعـقـبـ الـذـهـبـيـ إـيـاهـ ١١٥-١١٣ - وـهـمـ اـبـنـ حـبـانـ فـيـ كـلامـ الـبـخـارـيـ "تـرـكـناـهـ حـيـاـ" فـيـ بـشـرـ بـنـ شـعـبـ ١١٥ - وـهـمـ الـبـيـهـقـيـ وـابـنـ القـطـانـ فـيـ تـضـعـيفـ إـبـرـاهـيمـ بـنـ عـبـدـالـلـهـ بـنـ مـحـمـدـ بـنـ إـبـرـاهـيمـ بـنـ أـبـيـ شـيـبةـ وـإـنـماـ

الضعف جده ١١٥ - وهم النسائي في إخراجه الحديث عن رجال وقد ذكرهم في الضعفاء  
١١٥- ١١٦ - اشتبه على ابن حزم عكرمة بن خالد بن سعيد الثقة بعكرمة بن خالد  
بن سلمة الضعيف وهذا مخزوميان ١١٦.

## أسباب الجرح

أسباب الجرح عشرة ١١٧ - الكذب والتهمة بالكذب والفسق والبدعة والجهالة  
نتيجة لسلب العدالة ١١٧ - فحش الغلط والغفلة والوهم ومخالفة الثقات وسوء الحفظ  
نتيجة لقلة الضبط ١١٧ - تعريف الكذب لغة واصطلاحا ١١٧- ١١٨ - حكم الكذب  
على النبي ﷺ ١١٨ - رواية الكاذب ترد ولا تقبل ١١٨ - قول رافع بن أشرس: إن من  
عقوب الكذاب أن لا يقبل صدقه ١١٨ - قول الشوري: من كذب في الحديث افتضى ١١٩  
- قول أبي نعيم: من هم أن يكذب افتضى ١١٩ - حكم التائب من الكذب ١١٩.

إذا اعترف الرجل بكلديه سقطت عدالته ١١٩ - من زعم أنه سمع من  
فلان وهو لم يسمع منه فقد تعمد الكذب ١١٩ - اعتراف أبي صالح للكلبي بأن كل ما  
حدثه به كذب ١١٩ - قصة رجل كذب على الرسول ﷺ خمسين حديثا ١٢٠ - بكاء  
رجل وضع أربعين حديثا ١٢٠ - قول أبي الطيب الطبراني: إذا روى المحدث خبرا، ثم  
رجع عنه وقال: كنت أخطأت فيه وجب قبوله ١٢٠ - قول أبي بكر الصيرفي فيمن  
تعمد الكذب وأقر بأنه لا يعمل بشيء من روايته ١٢٠ - اختلاف العلماء في قبول إقرار  
الواضع ١٢٠ - كلام ابن دقيق العيد والحافظ في ذلك ١٢١-١٢٠.

من التفقه في الدين معرفة الكذب في الحديث ١٢١ - قصة السارق  
مع عصر قوله: قطعت يدك لسرقتك وضررتك لغيرتك على الله ١٢١ - قول ابن المديني

التفقه في معاني الحديث نصف العلم، ومعرفة الرجال نصف العلم ١٢٢-١٢١ - يقىض الله.

من ينفي الكذب عن رسول الله ﷺ ١٢٢ - قول الرشيد للزنديق: "أين أنت يا عدو الله من أبي إسحاق الفزاري وابن المبارك ينخلانها حرفا حرفا ١٢٢ - قول ابن المبارك: لو همْ رجل في السحر أن يكذب في الحديث لأصبح الناس يقولون: فلان كذاب ١٢٢ - قول الشوري: من هم بهذا الحديث أبدي الله خزيه فكيف بن يكذب ١٢٢ - قول الدارقطني: يا أهل بغداد! لاتظنوا أن أحداً يكذب على رسول الله ﷺ وأنا حي ١٢٢ - قول ابن الجوزي: وما كذب أحد قط إلا افتضحك ١٢٢ - ١٢٣ .

### كيف يعرف الكذب ١٢٣ .

١- يعرف الكذب بالتاريخ ١٢٣ - دعوى عمر بن موسى بلقاوه من خالد بن معدان سنة ثمان ومائة وقد توفي خالد سنة أربع ومائة ١٢٣ - رواية محمد بن حاتم عن عبد بن حميد وقد توفي قبل ولادته بثلاث عشرة سنة ١٢٣ - زعم أبي خالد السقا أنه سمع من أنس سنة تسع ومئتين واكتشاف كذبه بأنما ضرب السكة الحجاج ١٢٤ - قول النهي عن كسر سكة المسلمين ومعرفة كذبه بأنما ضرب السكة الحجاج ١٢٤ - قول الشوري: لما استعمل الرواة الكذب، استعملنا لهم التاريخ ١٢٤ - قول حفص بن غياث: إذا اتهمتم الشيخ فحاسبوه بالسنين ١٢٥ - قول حسان بن زيد: لم يستعمل على الكذابين بمثل التاريخ ١٢٥ .

٢- يعرف الكذب بالخبرة والممارسة ١٢٥ - يعرف الكذاب كما يعرف الطبيب المجنون ١٢٥ .

٣- يعرف الكذب من ألفاظ الحديث ١٢٥ - حديث حضور مجلس عالم خير من حضور ألف جنازة . . . ١٢٥ - وضع الجوابي أكثر من ألف حديث ١٢٦ -

الحديث الإيمان قول، والعمل شرائعه، لا يزيد، ولا ينقص، ومعرفة كذبه ١٢٦.

٤- يُعرف الكذب من وَهْ المروي عنه على الراوي ١٢٦-قصة القاص إبراهيم البلوي مع أحمد بن حنبل وابن معين وكذبه عليهما ١٢٧-١٢٦.

٥- يُعرف الكذب إذا كان في الحديث أمر من شأن توافر الدواعي على نقله ١٢٧-Hadith Ghadir Khm ١٢٧-كلام شيخ ابن تيمية في ذلك ١٢٧-١٢٨.

٦- يُعرف الكذب إذا كان الحديث مشتملاً على إفراط في الثواب على الفعل الصغير ١٢٨-Hadith من صلى الضحى كذا وكذا ركعة أعطي ثواب سبعين نبياً ١٢٨.

٧- يُعرف الكذب بمخالفة العقول والأصول ١٢٩-من أساليب الكاذبين والدجالين ١٢٩-كذب بقاء بن أحمد وتزويره في الإجازات والسماعات ١٢٩-الكافر تخونه الذاكرة غالباً ١٣٠-قصة عمر بن مدرك القاص ونسبان ما وضعه بالأمس ١٣٠-قول القاسم بن محمد بن أبي بكر: أعاننا الله على الكاذبين بالنسبيان ١٣٠-قول ابن أبي ليلى: إذا كنت كذاباً فكن ذاكراً ١٣٠.

تشجيع الأمراء للواضعين ١٣١-وضع أحمد بن يعقوب الجرجاني حدثاً في البطيخ أمام عبد الملك بن مروان ١٣١-وضع إبراهيم بن غياث حدثاً في الحمام أمام المهدي ١٣١-جزء الرشيد أبا البختري الكذاب على وضعه حدثاً ١٣٢.

سلسلة الضعفاء ١٣٢-قول ابن حبان: إذا اجتمع في إسناد خبر عبيد الله وعلي بن يزيد والقاسم لم يكن ذلك الخبر إلا ماعملته أيديهم ١٣٢-١٣٣-الإحتراز من الكتابة عن الكاذبين إلا للعالم الذي يعرف أحوالهم ١٣٣-تحذير الشوري من الكلبي مع روایته عنه وقوله: أنا أعرف صدقه من كذبه ١٣٣-قول ابن سيرين: إن

الرجل يحذثني فلا أتهمه، ولكن أتهم من فوقه ١٣٣ - كتابة الأئمة أحاديث الكاذبين والضعفاء لعفة كذبهم وخطأهم ١٣٤ - أحاديث الكاذبين لا يعتبر بها ١٣٥-١٣٦.

**أسباب الكذب** ١-١٣٦: الوضع لإنساد الدين مثل الزنادقة ١٣٦ - قال حماد بن زيد: وضعت الزنادقة على النبي ﷺ اثنتي عشر ألف حديث ١٣٧ - ٢: الوضع لتأييد مشربه ١٣٧ - تساهل بعض أصحاب الرأي في نسبة الحكم الذي دل عليه القياس إلى الرسول ﷺ ٣-١٣٧: الوضع للتكتسب والارتزاق - ٤: للتزلف إلى الخلفاء والأمراء - ٥: التعبد ١٣٧ - زعم الكرامية بأن الكذب في الترغيب والترهيب كذب للنبي ﷺ لا عليه ١٣٨ - تشهير الكاذبين دين ١٣٨.

## ٢ - من أسباب المجرى التهمة بالكذب ١٣٩ - تعريف المتهم بالكذب

. ١٣٩

٣ - من أسباب المجرى الفسوق ١٣٩ - تعريف الفسوق لغة وشرعًا ١٣٩  
تعريف ابن حبان للفاسق ١٤٠ - قول مالك: أربعة لا يكتب عنهم ١٤١-١٤٠ - الفاسق مرتكب للكبيرة أو مصر على الصغيرة ١٤١ - كلام الإمام مسلم في حديث الفاسق ١٤١ - الفاسق المتأول تقبل روايته ١٤١ - الخلاف في أمر الفسوق كشرب النبي ١٤١ - ترك بعض الحفاظ زاهر بن طاهر تورعا لإخلاله بالصلة ١٤٢ .

من أسباب المجرى البدعة ١٤٢ - تعريف البدعة لغة واصطلاحا ١٤٢  
تقسيم الشافعي للمحدثات إلى ضربين ١٤٢ - افتراق الأمة بعد القرن الأول إلى أهل السنة وأهل البدعة ١٤٣ - أول من تكلم في الاعتزاز واصل الغزال ١٤٣ - إنكار معاذ بن معاذ علىقطان في روايته عن عمرو بن عبيد ١٤٣ - جرأة عمرو بن عبيد على الله ورسوله ١٤٤ - الاختلاف بين المعتزلة والجهمية والخوارج وبين أهل السنة في الأصول لا في الفروع ١٤٤ - موقف أهل الحديث من الخلاف ١٤٤-١٤٥ - رد

الرامي مزي والخطيب على المبتدةة وبيان شرف أهل الحديث ١٤٦-١٤٥ - موقف  
المحدثين من أحدى المتهمن بالبدعة ١٤٦ - تفريق الأئمة بين حديث الداعي إلى البدعة  
وغيره ١٤٧ - روى الشيخان عن المبتدع الداعي إذا حفت القرائن بصدقه ١٤٨ -  
دعوى النبوى الاتفاق في ترك روایة المفترى لبدعة مكفرة ١٤٩ - كلام الحافظ في رد  
رواية المكفر ببدعة ١٤٩ - مذاهب الناس في التكبير ١٥٠ - التشيع في عرف المتقدمين  
والمتأخرین ١٥٠ - هل تقبل روایة الرافضة؟ ١٥٠ - تقسيم الذهبي البدعة إلى الصغرى  
والكبرى ١٥١-١٥٠ - شروط لقبول روایة المبتدع غير الداعية ١٥١ - روایة الستة عن  
عدي بن ثابت وهو شيعي ١٥٢-١٥١ - حديث إن آل أبي ليروا بأوليانى ١٥٢ - روایة  
الشیخین عن قيس بن أبي حازم وهو ناصبی ١٥٣-١٥٢ - روایة التائب من بدعته هل  
تقبل؟ ١٥٣ - ذكر الغزالى ثلاث حالات في توبۃ الروافض والغلاة من الباطئین ١٥٤ -  
لاتقبل توبۃ الكاذب على الرسول ﷺ ١٥٤ - ومن البدعة التشیع ١٥٥ - تعريف  
التشیع ١٥٥ - توثيق الأئمة لبعض الشیعہ ١٥٥-١٥٧ - تحذیف البخاری أحادیث  
الرافضة ١٥٥ - التشیع وحده ليس بكاف في الجرح ١٥٨ .

ومن أسباب الجرح الجھالة ١٥٨ - تعريف الجھالة ١٥٨ - نوعا الجھالة  
١٥٨ - تعريف مجھول العین ١٥٨ - الثقة عند ابن حبان واعتماد الھیشمی عليه ١٥٩  
- تعريف المستور وهو مجھول الحال ١٥٩ - رد روایة المجھول بنوعیه ١٥٩ - متى ترتفع  
الجھالة عند الدارقطنی؟ ١٦٠ - تثبت العدالة بالرواية كما تثبت بالتعديل ١٦٠ - توسع  
الحنفیة في قبول روایات المستورین وموقف المحققین فيه ١٦٠ - "المجھول" عند أبي  
حاتم ١٦٠ - أمثلة لقول أبي حاتم "مجھول" في الرجل الذي لم يرو عنه إلا واحد  
١٦١-١٦٠ - أمثلة لقول أبي حاتم "مجھول" في الذي روى عنه اثنان ١٦٢ - أمثلة  
لقول أبي حاتم "مجھول" في الذي روى عنه أكثر من اثنين ١٦٤-١٦٣ - إطلاق الأزدى

والعقيلي وابن المديني وابن القطان كلمة "مجهول" على بعض من روى عنه أكثر من اثنين ١٦٥ - اصطلاح ابن القطان الناسي في المجهول ١٦٦ - في رواة الصحيحين عدد كثير ما علمنا أحدا نص على توثيقهم: الذهبي ١٦٦ - تجهيل أبي زرعة وابن عدي والخطابي من روى عنه أكثر من اثنين ١٦٦ - تعقب الذهبي لأبي حاتم فيمض أطلق عليه "مجهول" ١٦٧ - منهج الذهبي في الميزان في ذكر المجهول ١٦٨ - قد يطلق أبو حاتم كلمة المجهول على الذي يحفظه ١٦٩ .

تفرعات في المجهولة ١٦٩ - ١- نفي المجهولة برواية أحد الأئمة ١٦٩ - ٢- قد يروي المجهول حديثا صحيحا ١٦٩ - ٣- وثق النسائي مجهولا ومذهبة فيه مثل الجمهور ١٧٠ - ٤- توثيق ابن حبان للمجاهيل ١٧٠ - شروط ابن حبان في كتابه الثقات ١٧١ - موقف الذهبي والحافظ من الرواة الذين انفرد ابن حبان بتوثيقهم ١٧٣ - تقسيم المعلم توثيق ابن حبان على درجات ١٧٤ - تساهل ابن حبان منحصر فيمن وثقهم دون غيره ١٧٥ - حديث المبهم والذي قال فيه الراوي "حدثني الثقة" ١٧٥ .

من أسباب الجرح فيما ينشأ بعدم الضبط ١٧٦ - مخالفة الثقات تعرف بجمع الطرق وألفاظ الحديث ١٧٦ - من سيء الحفظ ١٧٦ - الضبط ١٧٧ - تعريفه لغة واصطلاحا ١٧٧ - ينشأ من قلة الضبط القلب في الحديث والتلقين ١٧٧ - كيف يعرف ضبط الراوي ١٧٧ - كلام ابن الصلاح فيه ١٧٧ - قول ابن مهدي: إنما يستدل على حفظ المحدث إذا لم يختلف عليه الحفاظ ١٧٨ - الضبط قسمان: ضبط صدر، وضبط كتاب ١٧٨ - الضبط مثل العدالة يقبل الزيادة والنقصان ١٧٩ - كلام أحمد في قبيصة بن ذؤيب ١٧٩ .

ومن أسباب الجرح الشذوذ ١٧٩ - قول ابن أبي عبلة: "من حمل شاذ العلما، حمل شراكثرا" ١٧٩ -تعريف الشافعي للشاذ ١٧٩ - ١٨٠ .

من أسباب المحرّج الغفلة الشديدة ١٨٠ - جبارة بن المغلس ضعف لأجل الغفلة الشديدة ١٨٠ - تفسير "الغفلة الشديدة" و"كثرة الخطأ" ١٨١-١٨٠ .

من أسباب المحرّج الاختلاط ١٨١ - أسباب الاختلاط ١٨١ - يؤخذ من حديث المختلطين ما رواه قبل الاختلاط ١٨١ - شرط ابن حبان في أحاديث المختلطين ١٨١ - ١٨٢ - أحاديث المختلطين في الصحيحين ١٨٢ - أمثلة لمن اختلف في آخر عمره ١٨٣ - ١٨٦ .

الأمثلة في الاختلاط بحسب ذهاب الكتب ١٨٦ - أبو مسهر عبدالرزاق الدمشقي ١٨٦ - محمد بن خلاد الأسكندراني ١٨٦ - ابن لهيعة ١٨٧ .

للراوي أحوال في تضعيقه ١٨٧ - منها: رواية الحديث من الكتاب قبل السماع ١٨٧-١٨٨ - منها: الرواية من الحفظ دون الكتاب من غير إتقان فيه ١٨٩ - الخلاف في الرواية عن الكتاب ولو كان ضابطاً ١٩٠ - ينس المستودع العلم بالقراطيس ١٩٠ - ضاق نطاق الاعتماد على الحفظ دون الكتاب بعد النصف الثاني من القرن الثاني ١٩٠ - قول الشافعي فيمن كثر غلطه، ولم يكن عنده أصل كتاب صحيح لم يقبل حديشه ١٩٠-١٩١ - ومنها: قلب الأسانيد ١٩١-١٩٢ - ومنها: إفساد الوراق على الراوي ١٩٢-١٩٣ - الرواية عن قوم ضعفاء ١٩٣-١٩٥ - ومنها: ورود الضعف والإنكار من أجل أبيه ١٩٥ - منها: كون الراوي ضعيفاً في بلد دون آخر ١٩٥ - منها: من حدث عنه أهل مصر فحفظوا حديشه وحدث عنه غيرهم فأفسدوه ١٩٧ - منها: الغرابة في المتون وعدم متابعتها ١٩٨ - ومنها: الأسانيد التي لا يتبع عليها ١٩٨-١٩٩ - ومنها اشتغال الراوي بالحديث وهو ليس من أهله ١٩٩-٢٠٠ - ومنها: كون الراوي ضعيفاً عند قوم دون قوم ٢٠٠ - ومنها: أن ينسب الحديث إلى غير المروي عنه ٢٠٠-٢٠١ - ومنها: كون الراوي ينفرد بأشياء لا تعرف عند غيره ٢٠١ - ومنها:

التدليس عن الضعفاء ٢٠١ - معنى التدليس ٢٠٢ - حكم التدليس  
عن الثقات ليس قدحا في الراوي ٢٠٣ - منها: قبول التلقين ٢٠٤ - كلام ابن حزم  
في من يقبل التلقين ولو مرة ٢٠٤ - كيف يعرف التلقين ٢٠٦-٢٠٤ - منها: تغير  
سلوك الراوي في آخر العمر ٢٠٦ - الكلام في جابر الجعفي ٢٠٨-٢٠٦

## الفصل الثاني في التعديل ٣٧٤ - ٣١٠

تعريف الصحابة ٢١٠ - تعریف الفقهاء والأصوليين للصحابي ٢١١ -  
طبقات الصحابة ٢١٤-٢١٣ - تقسيم الحاكم الصحابة اثنين عشرة طبقة ٢١٣ - عدد  
الصحاباة رضي الله عنهم ٢١٤ - عدد الصحابة الذين رروا عن الرسول ٢١٤  
- عدالة الصحابة كلهم عدول ٢١٦ - الأدلة النقلية والعقلية  
لعدالة الصحابة ٢١٦ - قول عمر: إن أناسا كانوا يؤخذون بالوحي في عهد  
الرسول ٢١٩ - قول أبي زرعة: إذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب الرسول  
عليه السلام فاعلم أنه زنديق ٢١٩ - قول شيخ الإسلام: الصحابة كلهم ثقات باتفاق أهل العلم  
بالحديث والفقه ٢٢٠ - معنى عدالة الصحابة ٢٢٣-٢٢١.

الصحاباة روی بعضهم عن بعض ٢٢٤ - تفاوت الصحابة في العلم  
المختلفين برواية الحديث من الصحابة ٢٢٥ - حلقات الدروس المنتظمة بعد عمر ٢٢٥  
- عدد مرويات بعض المكثرين من الصحابة ٢٢٦-٢٢٥ .  
العدالة ٢٢٧ - تعریف العدالة لغة واصطلاحا ٢٢٧ - العدالة تتحقق بخمسة

أمور : الإسلام والبلوغ والعقل والتقوى والإتصاف بالمروءة ٢٢٧-٢٢٩ - قول الشافعى:  
إذا كان الأغلب الطاعة فهو العدل، وإذا كان الأغلب المعصية فهو المجرح ٢٢٩ - قول  
سعيد بن المسيب: من كان فضله أكثر من نقصه وهب نقصه لفضله ٢٢٩ - تعريف ابن  
المبارك للعدل ٢٢٩ - ٢٣٠ - بيان ابن حبان معنى العدالة ٢٣٠ - تعريف المروءة ٢٣٠  
قول الشافعى: أركان المروءة أربعة: حسن الخلق، والسخاء، والتواضع والنسك ٢٣٠.

الرد على من قال: إن العدالة إظهار الإسلام وعدم الفسق الظاهر  
٢٣٢ سؤال عمر عن عدالة الشاهد وتحقيقه ٢٣٣ - كيفية ثبوت العدالة ٢٣٥ - عدالة  
الراوى ثبت بنص المعدلين أو بالاستفاضة ٢٣٥ - وكذا بتخريج من التزم الصحة في  
كتابه حديثه ٢٣٦ - رواية من اشترط أن لا يروي إلا عن ثقة ٢٣٦ .

ما يعرف به صحة خبر المحدث العدل الذي يلزم قبول خبره ٢٣٦  
كلام الخطيب ٢٣٦ .

من عدالة الراوى أن يحتاط في رواية الحديث ٢٣٧ - قول الشعبي:  
لولقيت يعني الحسن البصري لنهايته عن قوله قال رسول الله ﷺ ٢٣٧ - تورع شعبة  
ويعمران بن حصين عن رواية الحديث ٢٣٧ - لثبت العدالة بالهيئة الظاهرة ٢٣٨ -  
اغترار أحمد بن يونس بلحية عبدالله العمري وخضابه وهيئة ٢٣٨ .

لاغنى لصاحب حديث عن ثلاث ٢٣٩ - صدق وحفظ وصحة كتب ٢٣٩ -  
قول ابن معين: آلة الحديث الصدق والشهرة والطلب وترك البدع واجتناب الكبائر ٢٣٩

رأي شعبة لم يمن لا يروي عنه ٢٣٩ .

ينبغى لكتبة الحديث أن يكونوا ثبت الأخذ ٤٤٠ . - العثبت في  
السماع ٤٤٠ .

أ يقبل التعديل مبهمًا أم لا ؟ ٢٤١ - يقبل التعديل مبهمًا لأن أسبابه  
تكثر . ٢٤١

إذا اجتمع في شخص جرح وتعديل فأيهما يقدم ؟ ٢٤٢ - يقدم  
الجرح على التعديل ٢٤٢ - التعديل مقدم على الجرح ٢٤٣ - لا يتراجع أحدهما إلا  
لرجح . ٢٤٤ - ٢٤٥

ليس كل جرح متدا على التعديل ٢٤٥ - قول أحمد والبخاري  
والسبكي في ذلك ٢٤٥ - ٢٤٦ .

ليس مجرد رواية المساعدة عن رجل يجعله مشهورا . ٢٤٧

رواية شخص لم يست\_BTتعديل دائمًا ٢٤٧ - قال الشعبي:  
حدثنا الحارث وأشهد بالله أنه كان كاذبا ٢٤٧ - قول شعبة: لولم أحدثكم إلا عن  
الشقات لم أحدثكم إلا عن نفر يسير ٢٤٨ - قولقطان: إن لم أرو إلا عنمن أرضي ما  
رويت عن خمسة أو نحو ذلك ٢٤٨ - قول التوري: إني لأروي الحديث على ثلاثة أوجه  
إن ٢٤٩ - قول شعبة: حماري ورداني صدقة إن لم يكن الشرقي كذب على عمر ٢٤٩  
اشترط الراوي على نفسه بأنه لا يروي إلا عن ثقة فروايته تعديل له ٢٤٩ - قول مالك:  
لو كان ثقة لرأيته فيكتبي ٢٥٠ - الأئمة الذين أرzmوا أنفسهم الرواية عن الشقات  
ـ قول العالم: كل من رويت عنه فهو ثقة تزكية له، إلا أنه لا يعمل بتزكيته ٢٥٢ .  
ـ نسيان الشیع لایعد جرحا له إذا كان الراوی عنه جازما ٢٥٢  
ـ الخلاف فيمن حدث ثم نسي ٢٥٣ - ٢٥٤ .

رجوع الشیع عن مروياته إذا تبين له ذلك لا يکون سببا في  
تضعيفه ٢٥٥ - رجوع الأعمش عما حدث ٢٥٥ - رجوع نعيم بن حماد عما حدث

٢٥٥ - كلام أحمد بن حنبل فيمن يكتب عنه العلم . ٢٥٦

زيادة الثقة مقبولة: ٢٥٦ - تقسيم ابن الصلاح لما انفرد به الثقة ٢٥٧ -  
قول ابن كثير: إن الحمد مجلس السماع لم تقبل زيادة الثقة ٢٥٧ - قول البخاري:  
الزيادة من الثقة مقبولة ٢٥٧ - يقبل الدارقطني زيادة الثقة أحياناً وأحياناً يردها ٢٥٨  
زيادة الثقة مقبولة إذا لم يخالف من هو أوثق منه ٢٥٨ - كلام ابن حزم في ذلك ٢٥٨  
- مذهب الشافعي في ذلك ٢٥٩-٢٥٨ .

جواز الرواية عن العقات فقط ٢٦٠ - قول الشوري: إذا حدثك ثقة عن  
غير ثقة فلا تأخذ ٢٦٠ - قول ابن المبارك: ينبغي أن يكون الحديث من ثقة عن ثقة  
. ٢٦٠

قول المحدث حدثني الصدوق عن الصدوق ٢٦٠ .

الاحتياط في أحاديث الأحكام ٢٦١ - قول الشوري: خذ الحلال والحرام من  
المشهورين في العلم، وما سوى ذلك فمن المشبحة ٢٦١ - قول أبو عبد الله بن حنبل: إذا  
روينا عن رسول الله ﷺ في الحلال والحرام والسنّة والأحكام شددنا في الأسانيد ٢٦١  
- قول ابن عبيدة: لا تسمعوا من بقية ما كان في سنة، واسمعوا منه ما كان في نواب  
وغيره ٢٦١ - استغلال الناس أقوال الأئمة هذه وعدم حملها على المحمل الصحيح ٢٦١  
- تفسير ابن تيمية لكتاب الأئمة ٢٦٢ - الحديث صحيح وضعيف قبل الترمذى ٢٦٢ -  
الضعف عند الإمام أحمد ٢٦٢ - جرأة بعض الفقهاء في إثبات المستحبات بالأحاديث  
الضعيفة ٢٦٣ - استحباب الحنفية مسح الرقبة في الوضوء، والترسل في الأذان  
٢٦٤-٢٦٤ - تفسير ابن تيمية لكتاب الإمام أحمد: إذا جاء الحلال والحرام شددنا ٢٦٥  
شروط العمل بالحديث الضعيف . ٢٦٦

العقد لهم أحوال ٢٦٧ - منها: أن الثقة قد لا يروي إلا حديثاً واحداً ٢٦٧

- ومنها: أنه قد يكون في حديثه شيءٌ ٢٦٨ - ومنها: أنه قد يروي عن المجهولين ٢٦٨ - ومنها: أنه قد يروي عن الضعيف ٢٦٨ - ومنها: أنه إذا قيل في الراوي: إنه ليس مثل فلان فهذا ليس بجرح ٢٦٩ - ومنها: أنه قد يكون ثقة في روايته متهمًا في دينه ٢٦٩ - ومنها أنه قد يخطيء في بعض مروياته ٢٧٠ - ليس كل حديث يرويه الشفات صحيحًا . ٢٧٠

العمل بخلاف الرواية ليس قدحًا في صحة الحديث ٢٧١ - ليس بلزム الفتى أن يفتني بجميع ما روی، ولا بلزمه أن يترك رواية ما لا يفتني به ٢٧١ - عمل الراوي بخلاف روايته قدح في الرواية عند الحنفية ٢٧٢-٢٧١ - كلام الصديق حسن خان: لا يضر الحديث الصحيح عمل الراوي له بخلافه ٢٧٣ - قول الشافعی: كيف نترك كلام المعصوم إلى من ليس معصوماً ٢٧٣ .

### الفصل الثالث

في

### كشف الأصطلاحات الحديثية ٢٧٤ - ٣٢٩

١ - فلان تعرف وتنكر . ٢٧٥

٢ - "منكر الحديث" ومتى يقال في الراوي ٢٧٦ - يطلق "منكر الحديث" على ما رواه الضعيف مخالفًا للثقة ٢٧٦ - وعلى ما رواه الضعيف من غير شرط المخالفة ٢٧٧ - وعلى ما تفرد به الثقة بدون مخالفة ٢٧٨ - اصطلاح الإمام أحمد في منكر الحديث ٢٧٩ - ويطلق المنكر على الثقة إذا روى المناكير عن الضعفاء ٢٧٩ - وقد تكون النكارة من جهة من روی عن الراوي ٢٧٩ - ويطلق البخاري على من لا تحمل

الرواية عنه ٢٧٩ - دراسة لرجال قال فيهم البخاري: "منكر الحديث" ٢٨٥-٢٧٩.

٣- مقارب الحديث ٢٨٥.

٤- سارق الحديث ٢٨٦.

٥- تغير بأخره ٢٨٧.

٦- هو شيخ ليس بذلك ٢٨٧.

٧- هذا الحديث أصح شيء في الباب ٢٨٨.

٨- إلى الصدق ما هو ٢٨٩ - ألفاظ الجرح والتعديل ٢٨٩ - من

العمدة في هذا ٢٨٩-٢٩٠.

مراتب ألفاظ التعديل ٩٠ - المرتبة الأولى ٢٠٩ - المرتبة الثانية ٢٩١ -

المرتبة الثالثة ٢٩١ - المرتبة الرابعة ٢٩٢.

مراتب ألفاظ الجرح ٢٩٢ - تقسيم ابن أبي حاتم ٢٩٢ - المرتبة الأولى أهل الكذب ٢٩٣ - الثانية: أهل الغفلة والنسيان ٢٩٤ - الثالثة: أهل الغلط ٢٩٤-٢٩٥.

بعض اصطلاحات النقاد الخاصة ٢٩٥ - ١: الشقة عند ابن مهدي ٢٩٥ -

٢: قول الدارقطني: فلان لين ٢٩٦ - ٣: اصطلاحات ابن معين ٢٩٦ - ١- ليس به بأس

٢٩٦ - ب: ليس بشيء ٢٩٩ - ج: لا أعرفه ٣٠١ - ٤: قول البخاري: فيه نظر ٣٠٢ -  
قول البخاري صدوق ٣٠٧.

تركيب الاصطلاحات عند الترمذى ٣٠٨ - الحسن عند الترمذى ٣٠٨ -

٣٠٩ - تفسير لكلام الترمذى في الحسن ٣١٠ - تفسير العلماء لقول الترمذى: "حسن

غريب" ٣١١ - قول الترمذى: "حسن غريب لأنعرفه إلا من هذا الوجه ٣١١ - قول

الترمذى: "حسن غريب وإسناده ليس بمتصل ٣١٢ -تعريف ابن الصلاح للحسن ٣١٣ - قول الترمذى: غريب ٣١٤ -تعريف الغريب فى المصطلح ٣١٦ -قول الترمذى: إن أهل الحديث يستغربون الحديث لمعان وتفسير ابن رجب له ٣١٧ -أنواع الغرابة عند ابن سيد الناس ٣١٩-٣١٨ -جمع الترمذى بين الوصفين "حسن صحيح أو صحيح غريب" ٣١٩ -جمع الترمذى بين أوصاف ثلاثة كقوله: حسن غريب صحيح ٣٢٠ -إفراد الترمذى كلمة صحيح، عن الحسن ٣٢٣ .

معنى الطبقات عند المحدثين ٣٢٣ -تعريف الطبقة لغة واصطلاحا ٣٢٣ -تقسيم ابن حجر لطبقات الرواية ٣٢٤-٣٢٣ -عام ثلاثة حد فاصل بين المتقدم والمتاخر ٣٢٤ -عصر الرواية استمر إلى نهاية القرن الخامس ٣٢٤ .

دراسة عن كتاب الطبقات لأبي سعد ٣٢٥ -بذة عن المؤلف ٣٢٥ -طبعات الكتاب ٣٢٥ -اعتماد المتأخرین على الطبقات ٣٢٦ -منهج ابن سعد في الطبقات ٣٢٧ -مصادر ابن سعد ٣٢٧ .

شرح ألقاب المحدثين ١-١: المحدث ٣٢٨ -٢: الحافظ ٣٢٨ -٣: الحافظ ٣٢٨ -المرى لكلمة الحافظ ٣٢٨ -قول البخاري: أحفظ مائة ألف حديث صحيح ومائتي ألف حديث غير صحيح ٣٢٩ -قول مسلم: صفت هذا المسند عن ثلاث مائة ألف حديث مسموعة ٣٢٩ -قول إسحاق بن راهويه: لكأني أنظر إلى مائة ألف حديث فيكتبي، ثلاثة ألف أسردها ٣٣٠ -قصة أبي الفضل الهمذاني الشاعر مع أبي عبد الله الحاكم النيسابوري ٣٣١-٣٣١ -الحجفة ٣٣١ -الحاكم ٣٣١ -أمير المؤمنين في الحديث ٣٣٢ -أمراء المؤمنين في الحديث ٣٣٢ .

## الفصل الرابع في

### أشهر أئمة الجرح والتعديل في القرون الثلاثة

٤٨٦ - ٣٣٣

أشهر النقاد في القرن الثاني ٣٣٤.

١- الأوزاعي ٣٣٥ - اسمه وولادته ونشأته ٣٣٥ - مناقبه ٣٣٦ - تخرجه في  
النقل ٣٣٧ - قوله: يابني لو كنا نقبل من الناس كل ما يعرضونه علينا لأوشك بنا أن  
نهون عليهم ٣٣٧ - قوله: خذ دينك عمن تثق وترضي ٣٣٧ - تشدده في التحديد  
٣٣٧ - معنى كلام أحمد فيه: ضعيف الحديث ٣٣٨.

٢- شعبة بن الحجاج ٣٣٩ - قوله: لم يفقه رجل طلب الحديث على دابة  
٣٣٩ - ثنا، الأئمة عليه ٣٣٩ - ٣٤٠ - أول من تكلم في الرجال شعبة ٣٤٠ - الاحتساب  
في الكلام على الرواية ٣٤١ - إخلاص شعبة في الجرح والتعديل ٣٤١ - حرصه على عدم  
الرواية عن الضعفاء ٣٤٣ - منهجه في النقد ٣٤٣ - تشدد شعبة في الجرح  
٣٤٤-٣٤٣ - كان شعبة يحكم على الرجال بعد مقارنة حديثهم ٣٤٥ - شعبة أول من فتش بالعراق  
عن أمر المحدثين ٣٤٦.

٣- الشوري ٣٤٧ - الشوري أمير المؤمنين في الحديث ٣٤٧ - عرض المحدثين  
كتب الحديث على الشوري ٣٤٨ - رواية الشوري عن الضعفاء ٣٤٩ - قول الشوري: إني  
لأحمل الحديث من ثلاثة أوجه ٣٥٠ - تدليس الشوري ٣٥٠.

٤- مالك ٣٥١ - نشأنه وطلبه للعلم ٣٥٢-٣٥١ - مالك لا يحدث إلا عن ثقة  
٣٥٢ - هل كل من ترك الرواية عنه مالك ليس بشقة ٣٥٣-٣٥٢.

٥- عَهْدَاللَّهِ بْنُ الْمَبَارِكِ ٣٥٧ - طَلَبَ لِلْعِلْمِ ٣٥٧ - قَوْلُ أَبْنِ الْمَبَارِكِ:  
إِسْنَادُهُ مِنَ الْدِينِ ٣٥٨ - قَوْلُهُ: لَيْسَ جُودَةُ الْحَدِيثِ فِي قَرْبِ إِسْنَادٍ، وَلَكِنَّهُ جُودَة  
الْحَدِيثِ فِي صَحَّةِ الرِّجَالِ ٣٥٨ - مَكَانَتُهُ فِي الْجَرْحِ وَالتَّعْدِيلِ ٣٦٠.

٦- سَفِيهَانُ بْنُ عَبِيَّةَ ٣٦١ - ثَنَاءُ الْأَئِمَّةِ عَلَى أَبْنِ عَبِيَّةَ ٣٦٢ - مَكَانَتُهُ  
بَيْنَ نَقَادِ الْحَدِيثِ ٣٦٣ - تَدْلِيسُ أَبْنِ عَبِيَّةَ ٣٦٤-٣٦٣ - هَلْ اخْتَلَطَ أَبْنِ عَبِيَّةَ فِي آخِرِ  
عُمُرِهِ؟ ٣٦٤.

٧- يَحْيَى بْنُ سَعِيدِ الْقَطَانِ ٣٦٥ - طَلَبَ لِلْحَدِيثِ ٣٦٥ سَذَاجَةُ عَيْشَةِ  
مَكَانَتُهُ فِي الْجَرْحِ وَالتَّعْدِيلِ ٣٦٦ - الْقَطَانُ أُولُو مِنْ جَمِيعِ كَلَامِهِ فِي الْجَرْحِ وَالتَّعْدِيلِ  
٣٦٧-٣٦٦ - كَانَ لَا يَحْدُثُ إِلَّا عَنْ ثَقَةِ ٣٦٧ - كَانَ الْقَطَانُ مِنَ الْمُتَشَدِّدِينَ ٣٦٧.

٨- عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيٍّ ٣٧٠ - نَشَأَتْهُ ٣٧٠ - ثَنَاءُ الْعُلَمَاءِ عَلَيْهِ ٣٧١  
حَرَصَهُ عَلَى التَّحْدِيثِ بِاللَّفْظِ ٣٧١ - إِذَا حَدَثَ عَنْ رَجُلٍ فَهُوَ ثَقَةٌ ٣٧٢ - قَوْلُ أَبْنِ  
مَهْدِيٍّ: خَصْلَتَانِ لَا يُسْتَقِيمُ فِيهِمَا حَسْنُ الظَّنِّ، الْحُكْمُ وَالْحَدِيثُ ٣٧٤ - كَانَ أَبْنِ مَهْدِيٍّ  
مِنَ الْمُعْتَدِلِينَ ٣٧٤.

### أشهر النقاد في القرن الثالث ٣٧٦.

١- يَحْيَى بْنُ مَعْنَى ٣٧٧ - كِثْرَةُ كِتَابَتِهِ الْحَدِيثِ ٣٧٧ - مَكَانَتُهُ فِي الْجَرْحِ  
وَالتَّعْدِيلِ ٣٧٨ - إِذَا رَأَيْتَ الرَّجُلَ يَقُعُ فِي أَبْنِ مَعْنَى فَاعْلَمْ أَنَّهُ كَذَابٌ يَضْعُفُ الْحَدِيثَ ٣٧٩  
- أَبْنِ مَعْنَى مِنَ الَّذِينَ تَكَلَّمُوا فِي أَكْثَرِ الرِّوَاةِ ٣٧٩ - وَكَانَ مِنَ الْمُتَشَدِّدِينَ ٣٨٠ - الْأَقْوَالُ  
الْمُتَضَارِيَّةُ فِي بَعْضِ الرِّجَالِ ٣٨١ - مَصَادِرُهُ فِي النَّقْدِ ٣٨١.

٢- عَلَيِّ بْنِ الْمَدِينِيِّ ٣٨٣ - مَرْتَبَتُهُ فِي الْجَرْحِ وَالتَّعْدِيلِ ٣٨٣ - كَانَ شَدِيدَ  
الْتَّحْرِيِّ وَالتَّوْقِيِّ لِلرِّجَالِ ٣٨٥ - أَبْنِ الْمَدِينِيِّ مِنَ الْمُعْتَدِلِينَ ٣٨٥ - ذَكْرُ الْعَقِيلِيِّ أَبْنِ

المديني في الضعفاء وإنكار الذهي عليه ٣٨٧ - مؤلفاته ٣٨٧.

٣- أحمد بن حنبل ٣٨٨ - طلبه للعلم ٣٨٨ - شدة حفظه ٣٨٨ - ثناء  
العلماء عليه ٣٨٩ - مكانته في الجرح والتعديل ٣٩١ - الإمام أحمد من المعتدلين  
. ٣٩٢

٤- دحيم ٣٩٣ - طلبه للعلم ٣٩٣ - ثناء الأئمة عليه ٣٩٣

٥- الفلاس ٣٩٦ - مكانته في الحديث والنقد ٣٩٧

٦- البخاري ٣٩٨ - طلبه للعلم ورحلاته ٣٩٨ - حدث وما في وجهه شعرة  
٣٩٩ - اختبار الناس حفظ البخاري ٣٩٩

تصانيف البخاري ٤٠٠ - شرط البخاري في صحبيه أن يكون الراوي من  
الطبقة الأولى من تلامذة شيخه ٤٠٠ - طبقات أصحاب الزهرى ٤٠١ - من شرط  
 أصحاب الكتب الستة ٤٠٢ - رجال البخاري قسمان ٤٠٣ - الرواية المتكلم فيها في  
صحيح البخاري ٤٠٣ - مكانة صحيح البخاري ٤٠٤ - لم يستوعب البخاري جميع  
الصالح ٤٠٥ .

الإمام البخاري حافظ فقيه ٤٠٦ - تعايره في نقد الرجال ٤٠٦ كان  
البخاري من المعتدلين ٤٠٧

٧- الجوزجاني ٤٠٨ - ثناء العلماء عليه ٤٠٨ - كان ناصبياً ٤٠٩

٨- العجلن ٤١١ - طلبه للحديث ٤١١ - ثناء العلماء عليه ٤١١ - انتشر  
حديثه في المغرب ٤١٢ - كتابه الثقات ٤١٣

٩- مسلم بن الحجاج ٤١٤ - طلبه للحديث ٤١٤ - ثناء العلماء عليه  
٤١٥ - دفاعه البخاري ٤١٥ - من الذي خاطبه مسلم في مقدمة صحيحه ٤١٧ - كتابه

الصحيح ٤١٨ - ما امتاز به كتاب مسلم على كتاب البخاري ٤١٨ - أ - يقل الغلط في صحيح مسلم ٤١٨ - ب - التوخي في الألفاظ ٤١٩ - ليس عند مسلم تقطيع الأحاديث ٤٢٠ - وليس فيه من التعليقات شيء ٤٢٠.

رجال مسلم ٤٢٠ - تقسيم مسلم الأحاديث إلى ثلاثة أقسام وتفسير ذلك ٤٢٤ - ٤٢٥.

١ - أبوذرعة الرازي ٤٢٥ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٢٥ - ثنا الأئمة عليه ٤٢٦ - ٤٢٥ - إذا رأيت الرازي وغيره يبغض أبوذرعة فاعلم أنه مبتدع ٤٢٧ - مكانته في الجرح والتعديل ٤٢٨ - أبوذرعة من الأئمة المعتدلين ٤٢٩

١١ - أبوداود ٤٣٠ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٣٠ - ثنا الأئمة عليه ٤٣٠ - شروطه في كتابه السنن ٤٣١ - كلام ابن طاهر في شروط أبي داود والنمسائي ٤٣١ - حكم ما سكت عنه أبوداود ٤٣٢

١٢ - أبوحاتم الرازي ٤٣٣ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٣٣ - مكانته في الحديث والجرح والتعديل ٤٣٤ - أبوحاتم من تكلم في أكثر الرواية ٤٣٥ - كان أبوحاتم من المتشددين ٤٣٥

١٣ - النسوى ٤٣٦ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٣٦ - ثنا الأئمة عليه ٤٣٦ - تشيعه ٤٣٨ - مكانته في الجرح والتعديل ٤٣٩ - تعنته ٤٤٠ - ٤٣٧

١٤ - الترمذى ٤٤١ - طلبه للعلم ورحلاته وحفظه ٤٤١ - ثنا الأئمة عليه ٤٤٢ - مصنفاته ٤٤٢ - قيمة الجامع العلمية ٤٤٣ - مصادر الترمذى في الجرح والتعديل ٤٤٣ - ثنا ابن العربي على جامع الترمذى ٤٤٤ - أحاديث الجامع تنقسم إلى أربعة أقسام ٤٤٤ - اختلاف نسخ الترمذى في الحكم على الحديث ٤٤٦

١٥ - ابن خراش ٤٤٧ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٤٧ - ثناء الأئمة عليه ٤٤٧  
- كلام الأئمة في تشيعه ورفضه ٤٤٨ - ٤٥٠

### أشهر النقاد في القرن الرابع ٤٥١

١ - النسائي ٤٥٢ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٥٢ - ثناء الأئمة عليه ٤٥٣ -  
تشيعه ٤٥٣ - امتحانه ٤٥٣ - مكانته في الجرح والتعديل ٤٥٤ - يعتبر النسائي من  
المتشددين ٤٥٤ - كتاب النسائي أصح من كتب السنن الأخرى ٤٥٥-٤٥٤

٢ - الساجي ٤٥٧ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٥٧ - ثناء الأئمة عليه ٤٥٧  
مؤلفاته ٤٥٨ - تعتنته في الجرح ٤٥٩

٣ - ابن خزيمة ٤٦٠ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٦٠ - ثناء الأئمة عليه ٤٦١  
قول ابن خزيمة: ليس لأحد مع رسول الله ﷺ قول إذا صح الخبر ٤٦١  
كتابه الصحيح ٤٦٣ - مكانة الصحيح ٤٦٤-٤٦٣ - مكانته في الجرح  
والتعديل ٤٦٤

٤ - العقيلي ٤٦٥ - ثناء العلماء عليه ٤٦٥ - تشدده في كتابه الضعفاء  
٤٦٦-٤٦٧

٥ - ابن أبي حاتم ٤٦٨ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٦٨ - قوله: لا يستطيع  
العلم براحة الجسد ٤٦٩ - مؤلفاته ٤٦٩ - كتابه الجرح والتعديل ٤٧٠-٤٦٩ - اعتماده  
على كتاب التاريخ الكبير للبخاري ٤٧٠ - ثناء العلماء على كتابه ٤٧١

٦ - ابن عتدة ٤٧٢ - اختلاف الأئمة فيه ٤٧٢ - تشيعه ٤٧٢ - حكاياته  
الجرح عن الأئمة لاتقبل ٤٧٣-٤٧٤

٧ - ابن عدي ٤٧٥ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٧٥ - كونه من المعتدلين ٤٧٦

منهجه في الكامل ٤٧٦ - ثناء العلماء على كتابه "الكامل" ٤٧٦ - اعترافات على  
الكامل ٤٧٧

- ٨ أبو أحمد الحكم ٤٧٨ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٧٨ - ثناء العلماء عليه  
٤٧٩ - تأثره بالبخاري والترمذى ٤٧٩ - رأيه في كتاب الأسماء والكنى  
لإمام مسلم ٤٨٠ - رأيه في كتاب ابن أبي حاتم "الجرح والتعديل" ٤٨٠
- ٩ ابن شاهين ٤٨١ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٨١ - مصنفاته ٤٨١ - ثناء  
الأئمة عليه ٤٨٢ - إصراره على الخطأ ٤٨٢
- ١0 الدارقطني ٤٨٣ - طلبه للعلم ورحلاته ٤٨٣ - ثناء الأئمة عليه  
٤٨٤ - إملاء العلل من الحفظ ٤٨٤ - كتابه "التبيغ" ٤٨٥ - تعنته في الجرح  
وتساهمه أحياناً ٤٨٧
- ١١ الأزدي ٤٨٨ - طلبه للعلم ٤٨٨ - تشدده في الجرح ٤٨٨ - كلام الأئمة  
نبهه ٤٨٩ - انتهي دور الابتكار في الحديث بعد القرن الرابع الهجري ٤٩١ - جهود  
بعض الأعلام في الجرح والتعديل في القرن الخامس الهجري ٤٩٢-٩١ .